
PICENUM 
SERAPHICUM

RIVISTA DI STUDI STORICI E FRANCESCANI

ANNO XXXIX (2025) NUOVA SERIE

PROVINCIA PICENA “S. GIACOMO DELLA MARCA” DEI FRATI MINORI

eum edizioni università di macerata



PICENUM SERAPHICUM
RIVISTA DI STUDI STORICI E FRANCESCANI

eum edizioni università di macerata

Ente proprietario
Provincia Picena “San Giacomo della Marca” dei Frati Minori
via S. Francesco, 52
60035 Jesi (AN)

in convenzione con
Dipartimento di Studi Umanistici-Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Filosofia
corso Cavour,  2
62100 Macerata 

Comitato scientifico
Felice Accrocca, Giuseppe Avarucci, Francesca Bartolacci, Monica Bocchetta, Rosa Marisa 
Borraccini, Giammario Borri, Giuseppe Buffon, David Burr, Alvaro Cacciotti, Alberto Cadili, 
Maela Carletti, Maria Ciotti, Mario Conetti, Jacques Dalarun, Carlo Dolcini, Christoph Flüeler, 
György Galamb, Gábor Győr iványi, Robert E. Lerner, Jean Claude Maire-Vigueur, Alfonso 
Marini, Enrico Menestò, Grado G. Merlo, Jürgen Miethke, Antal Molnár, Antonio Montefusco, 
Lauge O. Nielsen, Roberto Paciocco, Letizia Pellegrini, Luigi Pellegrini, Gian Luca Potestà, 
Leonardo Sileo, Rosa Smurra, Andrea Tabarroni, Katherine Tachau, Giacomo Todeschini

Comitato editoriale
Roberto Lambertini (direttore), Francesca Bartolacci (condirettrice), Monica Bocchetta, Maela 
Carletti, Anna Falcioni, Pamela Galeazzi, Caterina Paparello, p. Lorenzo Turchi

Comitato di redazione
Nicoletta Biondi, p. Marco Buccolini, Laura Calvaresi, p. Ferdinando Campana, Agnese 
Contadini, Daniela Donninelli, Noemi Fioralisi, p. Simone Giampieri, Roberto Lamponi, p. 
Gabriele Lazzarini, Costanza Lucchetti, Luca Marcelli, Gioele Marozzi, Chiara Melatini, 
Francesco Nocco, Annamaria Raia, Filippo Sedda

Redazione
Dipartimento di Studi Umanistici-Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Filosofia
corso Cavour, 2
62100 Macerata
redazione.picenum@unimc.it

Direttore responsabile
p. Ferdinando Campana

Editore
eum edizioni università di macerata
Palazzo Ciccolini, via XX settembre, 5 – 62100 Macerata
tel. 0733 258 6080
http://eum.unimc.it
info.ceum@unimc.it



Indice 

 
5 Editoriale 
 

Studi 
 
11 Francesco Carta 

La morte di Tommaso da Tolentino e compagni. Una nuova 
interpretazione 

 
33 Paolo Sorteni 

Francesco d’Appignano e il mysterium iniquitatis 
 
69 Lorenzo Turchi 

Giacomo della Marca e gli ebrei 
 
115 Marco Buccolini 

Francesco da Monteprandone e le missioni francescane nello Sri 
Lanka nel Cinquecento  

 
131 Diego Borghi, Lorenzo Virgini 

I GIS come strumento di ricerca: applicazioni metodologiche 
sull’Atlante Storico di Cingoli 

 
Note 

 
149 Alessandro Giostra 

La Via Lattea nel pensiero dei filosofi medievali 
 
169 Maela Carletti, Costanza Lucchetti 

Riflessioni a partire dal catalogo de I manoscritti della Biblioteca 
provinciale dei Cappuccini di Messina, a cura di Carmelina Puglisi e 
Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina, 2024 

 
 



 

181 Lorenzo Arcese 
Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-
teologica 
 

191 Alessandro Sarti 
L’immagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della 
fede fra cultura figurativa e testuale. Cronaca del Convegno 
internazionale di studi (Falconara Marittima, 21-23 novembre 
2024) 
 

201 Francesco Nocco  
Laboratorio estivo “Avviamento all’edizione di sermoni basso 
medievali: il Quaresimale di Giacomo della Marca” (I e II 
edizione) 
 

209 Domenico Priori 
In ricordo di padre Nazzareno Mariani (1928-2024) 
 
Schede 

 
215  Storia di Ascoli, II: Il Medioevo, a cura di R. Lambertini, G. Pinto e A. 

Rigon, Lìbrati, Ascoli Piceno 2024, 695 pp. (R. Lamponi); A. 
Montefusco, Contestazione e pietà. Dissenso, memoria e devozione negli 
spirituali francescani (XIII-XIV sec.), Edizioni Biblioteca Francescana, 
Milano 2023 (Fonti e Ricerche, 34), 352 pp. (C. Melatini); L’Etruria 
Francescana 2.0. Il patrimonio documentario ritrovato dei frati Minori 
Conventuali della Toscana, a cura di S. Allegria, presentazione di A. 
Bartoli Langeli, Associazione di studi storici Elio Conti, Firenze 
2022 (Studi e fonti di storia toscana, 10), 270 pp. (M. Carletti); “La 
loro provenienza va ricercata altrove”. Prime indagini sui manoscritti della 
Biblioteca Francescana di Falconara Marittima, a cura di M. Carletti, 
Andrea Livi Editore, Fermo 2024 (Itinerari, 4), 80 pp. (A. Di 
Gregorio); Roma - Urbino 1703. Il viaggio di Lancisi e Origo inviati speciali 
di papa Clemente XI Albani, Atti delle Giornate di studio (Urbino, 
Palazzo Ducale, Sala convegni - Giardino d’inverno, 11 e 12 
novembre 2021), a cura di M.M. Paolini e L. Vanni, Accademia 
Raffaello, Urbino 2024, 343 pp. (M. Bocchetta); Generazioni: di padre in 



    

figlio. Luigi e Carlo Paolucci, a cura di P. Galeazzi, Andrea Livi 
Editore, Fermo 2022 (Itinerari, 2), 53 pp. (L. Subissati); E. Renan, 
Francesco d’Assisi, a cura di M. Lodone, Edizioni Biblioteca 
Francescana, Milano 2025, 74 pp. (N. Fioralisi). 





Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.5-8 

Editoriale 

 

Nel 2025 Picenum Seraphicum celebra un traguardo di particolare rilievo: i 
110 anni dalla pubblicazione del suo primo numero (1915). Un arco tem-
porale di tutto riguardo, che colloca la rivista tra le esperienze editoriali di 
più antica tradizione nel panorama degli studi storici e francescani. Questa 
longevità non è tuttavia il segno di una continuità esclusivamente formale, 
ma il risultato di una costante capacità di rinnovamento, che ha consentito 
alla rivista di confrontarsi con le trasformazioni del dibattito scientifico e 
delle pratiche editoriali senza mai rinunciare alla propria identità. 

In quest’ultimo anno Picenum Seraphicum ha intrapreso un ulteriore e 
significativo percorso di trasformazione, ponendo in essere un processo 
strutturato di ripensamento e valorizzazione della propria immagine e dei 
flussi di lavoro editoriale. Tale riorganizzazione si inserisce nel più ampio 
quadro delle buone pratiche adottate dalle riviste scientifiche open access 
pubblicate dalla casa editrice EUM dell’Università di Macerata, rispon-
dendo nel contempo all’esigenza di adeguarsi a standard sempre più qua-
lificati di trasparenza, tracciabilità e rigore scientifico. In tal senso, 
l’attuale fase di sviluppo della rivista appare pienamente coerente con il 
progetto originario concepito nel 1915 dal fondatore, p. Ciro Ortolani da 
Pesaro. Mutano i mezzi, le tecniche e le esigenze dell’accademia, ma resta 
immutato il principio di rigore scientifico sotto il cui segno Picenum Se-
raphicum è nata e ha operato nel corso di oltre un secolo. 

Il processo editoriale della rivista, da sempre improntato a criteri di 
severa valutazione e a un accurato lavoro redazionale, ha recentemente 
ottenuto un importante riconoscimento da parte di un autorevole reper-
torio internazionale di riviste scientifiche open access (DOAJ). Si tratta 
di un risultato che conferma la solidità del percorso intrapreso e che co-
stituisce motivo di particolare soddisfazione per la direzione e per l’intera 
redazione. Quest’ultima, composta prevalentemente da giovani studiose 
e studiosi, ha contribuito con competenza a rendere possibile questo 
nuovo passo, dimostrando come il rinnovamento generazionale possa 
essere un fattore decisivo di qualità e continuità. 



6   EDITORIALE 

Tradizione e innovazione sembrano dunque costituire la cifra distinti-
va della rivista, e i contributi raccolti nella presente annata ne offrono 
una conferma particolarmente significativa. Gli studi di Francesco Carta 
e di Lorenzo Turchi propongono, da prospettive differenti, nuove inter-
pretazioni di temi centrali della storia francescana. Nel primo caso, la ri-
lettura del martirio di Tommaso da Tolentino - figura recentemente al 
centro di un intenso dibattito scientifico in occasione del centenario della 
sua morte - consente di porre la sua condotta missionaria in relazione 
con le prescrizioni della Regola non bollata. Nel secondo contributo, 
l’analisi del rapporto tra Giacomo della Marca e le comunità ebraiche, che 
l’autore rilegge attraverso un esame puntuale delle fonti locali, permette di 
delineare un profilo più articolato del frate osservante, contribuendo a ri-
dimensionare interpretazioni consolidate che collegavano direttamente la 
sua predicazione alle decisioni assunte dalle autorità cittadine. 

Il saggio di Paolo Sorteni si inserisce nel rinnovato interesse critico 
per la figura di Francesco di Appignano, confermato anche in occasione 
delle giornate di studio tenutesi ad Appignano del Tronto l’8 e il 9 set-
tembre 2023, solo il più recente dei convegni appignanesi che dal 2001 
hanno rappresentato un momento rilevante nel processo di riscoperta di 
questo filosofo e teologo medievale, cui Picenum Seraphicum ha offerto un 
contributo non secondario. Il contributo di Sorteni, che trae origine da 
quel contesto scientifico, affronta il problema del primo peccato 
dell’angelo e della sua conseguente caduta mostrando come la riflessione 
di Francesco di Appignano si collochi in modo coerente all’interno della 
corrente cosiddetta “volontarista”.  

Un elemento di novità emerge anche dal contributo di Marco Bucco-
lini, che propone un’ipotesi inedita circa la provenienza e l’appartenenza 
di un antico crocifisso oggi conservato a Monteprandone. Attraverso 
un’attenta analisi l’autore suggerisce che l’opera possa essere stata in ori-
gine legata alla figura del frate osservante Francesco da Monteprandone, 
unico italiano attivo come missionario nello Sri Lanka intorno alla metà 
del XVI secolo. 

Il solo contributo dell’annata non direttamente riconducibile 
all’ambito degli studi francescani, ma di indubbio rilievo storico e interdi-
sciplinare per il suo carattere fortemente innovativo e per il suo radica-
mento nel contesto “piceno”, è il saggio di Diego Borghi e Lorenzo Vir-
gini, dedicato all’impiego dei Geographic Information System (GIS) co-



EDITORIALE   7 

me strumento di ricerca storica. Il lavoro prende in esame le applicazioni 
metodologiche sviluppate nell’ambito dell’Atlante Storico di Cingoli, 
progetto nel quale gli autori hanno elaborato un articolato sistema carto-
grafico basato sull’integrazione tra fonti storiche e tecnologie digitali. 
Particolare attenzione è riservata agli aspetti epistemologici della costru-
zione cartografica, evidenziando come ogni operazione di georeferenzia-
zione implichi scelte interpretative che incidono sulla restituzione del da-
to storico. In questo senso, il GIS di Cingoli viene proposto non soltanto 
come risultato di un progetto locale, ma come vero e proprio paradigma 
metodologico all’interno del più ampio progetto degli Atlanti storici delle 
città italiane. 

Come di consueto, il nucleo degli articoli è arricchito dalle sezioni 
“Note” e “Schede”, che ospitano spunti di ricerca, riflessioni su iniziative 
scientifiche, presentazioni di opere recenti, ricordi di studiosi, come nel 
caso di Domenico Priori, che traccia il profilo di p. Nazzareno Mariani, 
pioniere degli studi su Francesco d’Appignano. 

In questo numero trovano spazio anche due integrazioni di saggi ap-
parsi nel fascicolo 37 del 2023 di Picenum seraphicum. La prima, più estesa 
e per questo ospitata nella sezione Note, riguarda il contributo di Loren-
zo Arcese (Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-teologica, 
già alle pp. 37-70) ed è necessaria per restituire completezza all’appendice 
documentaria prevista dall’articolo nella sua forma originaria. 

La seconda, più breve, è dedicata al saggio di Andrea Mancini (La 
Quadriga spirituale e la Quadriga litteralis di Niccolò da Osimo: intertestualità 
e riscrittura, pp. 71-106) offerta nella forma del corrigendum qui di seguito, e 
corredata da una dichiarazione dell’autore. In conformità ai principi di 
trasparenza e rigore evocati all’inizio di questo editoriale, entrambe le in-
tegrazioni saranno pubblicate come allegati digitali, negli spazi dedicati, 
anche nel fascicolo 37 (2023). 

 
 

Roberto Lambertini, Francesca Bartolacci 
 

*** 
 

Le correzioni qui sotto riguardano le trascrizioni dell’Interrogatorium di 
Niccolò da Osimo dal ms. 45 della Biblioteca Comunale di Montepran-



8   EDITORIALE 

done inserite nell’articolo a p. 97. Al di là di qualche errore meccanico e 
di stile, di cui mi scuso, un intervento automatico – destinato al solo te-
sto dell’articolo e riguardante la parola ‘interrogatorium’ – è stato applica-
to inavvertitamente anche alla trascrizione, determinando la modifica 
non intenzionale di alcune parole correttamente trascritte e rendendo ne-
cessario il presente intervento. 

 
Corrigenda, p. 97: 
 
1r: [Prima pars:] Interrogatorium communibus confessionum 

si legga: 
1r: [Prima pars:] De interogationibus communibus confessionum 

 

[Incipit secunda pars] Interrogatorium particularium conditio[num] personarum. 
si legga: 

[Incipit secunda pars:] De interrogationibus particularium conditio[num] personarum. 

 
20v: Explicit secunda pars huius interrogatorii quantum ad particularium 

conditionum personarum interrogationes. 
[Tertia pars] Seguitur Interrogatorium faciendis erga personas eclesiasticas  

si legga: 

20v: Explicit secunda pars huius interrogatorii quantum ad particularium 
conditionum personarum interogationes. 

[Tertia pars:] Sequitur de interogationibus faciendis erga personas eclesiasticas  

 
In Nomine patris et filii et spiritus sancti 

si legga: 
In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti 

 
Andrea Mancini 



 

 

 

 

Studi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





F. Carta, La morte di Tommaso da Tolentino e compagni. Una nuova  
Interpretazione / The death of Thomas of Tolentino and his companions. A new  

interpretation 
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4336 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.11-31 

La morte di Tommaso da Tolentino e 
compagni. Una nuova interpretazione 

 

Francesco Carta 

Abstract 
 

Il 19 aprile 1321 i frati Minori Tommaso da Tolentino, Demetrio da Tblisi e 
Giacomo da Padova vennero uccisi nella città indiana di Thane, conquistata so-

lo tre anni prima dai musulmani. Due giorni dopo fu la volta del loro compa-
gno Pietro da Siena. L’articolo, dopo una breve panoramica bibliografica sul 

tema, presenta un quadro sintetico e ordinato delle fonti che aiutano a rico-
struire la vicenda dei quattro frati. In seguito, offre una ricostruzione delle tap-

pe salienti del loro martirio per proporre, infine, un’interpretazione particolare 
della loro morte che sarebbe stata esemplata sulle prescrizioni del capitolo XVI 

della Regola non bollata (1221), “riscoperta” tra la fine del XIII e l’inizio del 
XIV secolo da Angelo Clareno e dai frati “spirituali”. 

 
On April 19, 1321, the Franciscan friars Thomas of  Tolentino, Demetrius 

of  Tbilisi, and James of  Padua were killed in the Indian city of  Thane, which 
had been conquered by the Muslims only three years earlier. Two days later, 

their companion Peter of  Siena met the same fate. After a brief  bibliographical 
overview of  the topic, the essay presents a concise and organized account of  

the sources that help reconstruct the story of  the four friars. Then, it offers a 
reconstruction of  the key stages of  their martyrdom, ultimately proposing a 

particular interpretation of  their death – one modeled on the prescriptions 
of  Chapter XVI of  the Earlier Rule (1221), which had been “rediscovered” be-

tween the late thirteenth and early fourteenth centuries by Angelo Clareno and 
the Spiritual friars. 



12   FRANCESCO CARTA 

 

Il 19 aprile 1321 i frati Minori Tommaso da Tolentino, Demetrio da 
Tblisi e Giacomo da Padova vennero uccisi nella città indiana di Thane, 
conquistata solo tre anni prima dai musulmani1. Due giorni dopo fu la 
volta del loro compagno Pietro da Siena. La notizia del martirio suscitò 
clamore tra i frati Minori e i frati Predicatori della regione e si diffuse ra-
pida in Occidente. Arrivò persino ad Avignone, al tempo sede della Cu-
ria papale, e fu presentata in concistoro, alla presenza di Giovanni XXII, 
il quale, secondo il frate cronista Elemosina, «lacrimas commotionis ef-
fundit»2. 

Negli ultimi anni in Italia il martirio dei frati di Thane è stato oggetto 
di un piccolo revival storiografico grazie soprattutto al centenario della 
morte di Tommaso da Tolentino, caduto nel 2021 – con l’istituzione di 
un comitato specifico che si è fatto promotore delle celebrazioni, di due 
convegni e di un’importante iniziativa editoriale3– e alla discussione del 

 
* Ho discusso queste pagine con Raimondo Michetti e Paolo Evangelisti, che ringrazio 

per i loro consigli e la loro amicizia. Questo articolo non avrebbe visto la luce senza il so-
stegno di Roberto Lambertini, a cui porgo la mia più sentita gratitudine. 

1 Thane, attualmente vicino a Bombay, era uno dei maggiori porti indiani e si trovava 
nel tragitto che collegava Tabriz, porta verso l’Oriente, oggi in Iran tra il Mar Caspio e il 
confine con la Turchia, e il porto di Palumbo – l’odierna Kollam – avamposto per prose-
guire poi la rotta verso Oriente e, più tardi, sede della prima diocesi indiana. Sebbene Tha-
ne fosse caduta sotto la dominazione musulmana la maggior parte della popolazione non 
si era convertita all’Islam.  

2 La testimonianza di Elemosina è trascritta da G. Golubovich, Biblioteca bio-bibliografica 
della Terra Santa e dell’Oriente Francescano, II, Quaracchi 1913, p. 113. Anche Paolino da Ve-
nezia testimonia che le vicende del martirio furono lette a Giovanni XXII in concistoro 
(ma non cita il particolare delle lacrime): L.A. Muratori, Antiquitates Italicae Medii Aevi, 6 
voll., IV, Milano 1741, coll. 1032- 1033. Le due testimonianze sono citate in I. Heullant-
Donat, Les martyrs franciscains de Jérusalem (1391), entre mémoire et manipulation , in Chemins 
d’outre-mer, Paris 2004, <https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.3961> (ult. cons. 4-
11-2025), nota 21. 

3 Tra le iniziative promosse dal “Comitato per le celebrazioni in memoria del beato 
Tommaso da Tolentino, nel 700° anniversario della morte” si ricorda il libro Tommaso da 
Tolentino. Storia di un francescano, a cura di P. Cicconofri, C. Vurachi, F. Casadidio, Jesi 2021, 
e i due convegni: Tommaso da Tolentino e i Francescani nelle Marche, dai primi insediamenti alle mis-
sioni in Oriente tenutosi a Tolentino il 23 ottobre 2021 e Appunti di viaggio. Marco Polo e i fran-
cescani in Oriente tenutosi sempre a Tolentino il 18 e il 19 ottobre 2024. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   13 

 

libro di MacEvitt, The Martyrdom of the Franciscans (2020), apparsa nel nu-
mero di Reti Medievali del 2023, a cura di Thomas Frank4.  

È proprio questa discussione che mi ha convinto a riprendere in mano 
dopo vari anni quanto proposi a suo tempo in occasione di uno dei due 
convegni a cui si accennava: Tommaso da Tolentino e i Francescani nelle Mar-
che. Scopo di questo contributo è quello di provare a fornire una nuova 
chiave di lettura del martirio dei quattro frati, confrontandomi a mia vol-
ta, in particolare, con l’interpretazione offerta da MacEvitt. 

I. Le fonti 

Le vicende del martirio sono note attraverso varie testimonianze i cui 
rapporti sono talmente intricati da aver stimolato diverse ipotesi da parte 
degli studiosi che se ne sono occupati. Non sarà superfluo tentare di for-
nire in questa sede uno status questionis, relativo, almeno, alle testimonian-
ze più antiche, consapevoli che solo uno studio dedicato potrà dirimere i 
vari aspetti problematici di cui daremo conto5. 

Una prima relatio del martirio fu inviata in data 29 maggio 1321 da fra-
te Bartolomeo, custode del convento francescano di Tabriz, al vicario 
generale dei frati Minori in Oriente, frate Salone/Salomone. La cono-
sciamo perché frate Elemosina la inserì nelle sue due cronache, conserva-
te nei due manoscritti autografi Assisi, Biblioteca Comunale (ex biblioteca del 
Sacro Convento), 341 e Paris, Bibliothèque Nationale de France, Latin 5006 ri-
spettivamente ai ff. 132rv e ai ff. 181v-182r6. In entrambi i codici è segui-
ta da una lettera che il frate domenicano Giordano di Séverac, compagno 
di Tommaso, Demetrio, Giacomo e Pietro per una parte del loro viaggio, 
inviò il 12 ottobre 1321 ai frati Minori e Predicatori di Tabriz, Dehiker-

 
4 T. Frank, Martirio e consapevolezza storica nell’Ordine francescano tra due e trecento, «Reti Me-

dievali Rivista», 24 (2024) 1, pp. 9-16, anche online <https://doi.org/10.6093/1593-
2214/10113> (ult. cons. 4-11-2025). C. MacEvitt, The Martyrdom of the Franciscans. Islam, the 
Papacy, and an Order in Conflict, Philadelphia 2020. 

5 In quest’occasione correggo e perfeziono anche quanto scritto a proposito in F. Carta, 
Tommaso da Tolentino, in Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 96, Roma 2019, pp. 157-159. 

6 La relatio si può leggere in Golubovich, Biblioteca cit., pp. 110-112 (nel testo viene indi-
cata erroneamente come presente al f. 134rv del codice assisano). 



14   FRANCESCO CARTA 

 

kan e Maragha7. Sono forse esemplate su questa relatio anche le notizie 
pervenuteci attraverso una lettera, non esente da errori persino nel nome 
dei martiri, inviata da Caffa il 15 maggio 1323 da «tam mercatores quam 
fratres minores iuxta Indiam peregrini» e indirizzata ai frati riuniti nel ca-
pitolo generale di Tolosa8. 

Il codice London, British Library, Cotton Nero A. IX, ff. 99v-100v 
contiene una relatio che Golubovich, seguito anche da MacEvitt, ritiene 
scritta dal frate predicatore Francesco Cinquini da Pisa9. Questa relatio sa-
rebbe precisamente quella che, secondo la sua diretta testimonianza, egli 
avrebbe scritto e inviato, insieme a due denti appartenenti ai frati martiri 

 
7 La lettera è edita in C. Gadrat, Une image de l’Orient au XIVe siècle. Les “Mirabilia 

descripta” de Jordan Catala de Sévérac, Paris 2015, p. 310 e analizzata alle pp. 113-114. La stu-
diosa (p. 114) nega che la relatio sia stata inviata direttamente a frate Salone/Salomone il 29 
maggio 1321, ma ritiene come «ipotesi più probabile» che Bartolomeo scrisse la relatio da-
tandola 29 maggio 1321, ricevette nel dicembre la missiva di Giordano e solo successiva-
mente inviò entrambe a frate Salone/Salomone. La prova consisterebbe nel fatto che Bar-
tolomeo, proprio in testa alla lettera, farebbe riferimento a una pluralità di lettere portate 
da un latore e non esclusivamente alla sua. Gadrat identifica queste lettere nella sua relatio – 
che in questo caso sarebbe priva di intestazione ma – faccio notare – dotata molto strana-
mente di una salutatio: «Valete in Domino» (!) – e nella lettera di Giordano. Ecco l’incipit 
della lettera di Bartolomeo: «Noveritis nos habuisse nova certa de India de fratribus nostris 
[…] quorum transcriptum vobis mittimus per latorem presentium, que oretenus ab illo 
habuimus, ab illo homine qui ivit cum predictis Fratribus, et ita vobis seriatim scribimus». 
Contro l’ipotesi di Gadrat si noti che l’espressione “per latorem presentium” potrebbe es-
sere formulare e non indicare per forza l’esistenza reale di più lettere. Tra i vari esempi si 
consideri quello coevo di Angelo Clareno che chiese a Gentile da Foligno di correggere ed 
eventualmente diffondere parzialmente il testo della lettera ad Alvaro Pelayo, conosciuta 
come Apologia pro vita sua, con queste parole: «Mitto vobis per latorem presentium respon-
sionem quam feci litteris fratris Alvari viri reverendi et diligendi propter scientiam et sanc-
titatem quam Christus ei donavit» (cit. in  S. Bischetti, C. Lorenzi, A. Montefusco, Questione 
francescana e fonti volgari: il manoscritto Roma, BNC, Vitt. Em. 1167 e la tradizione delle Chronicae 
di Angelo Clareno, «Picenum Seraphicum», 33 (2019), pp. 7-65: 58). 

8 M. Bihl, A.C. Moule, De duabus epistolis fratrum minorum Tartariae Aquilonaris an. 1323, 
«Archivium Franciscanum Historicum», 16 (1923), pp. 89-112 (la trascrizione della lettera 
è alle pp. 104-106, la citazione a p. 104). La lettera viene citata anche da MacEvitt, The 
Martyrdom cit., pp. 108-111. Sia lui che Bihl, De duabus epistolis cit., p. 90 la ritengono una 
versione più breve della relatio di Bartolomeo, non spiegando, tuttavia, perché non possa 
essere una versione più breve della relatio che leggiamo nel manoscritto di Londra (v. nota 
successiva). 

9 La relatio è trascritta da Golubovich, Biblioteca cit., pp. 70-71 (p. 65 per la discussione 
della paternità) e da Gadrat, Une image de l’Orient cit., pp. 314-315. Cfr. MacEvitt, The Mar-
tyrdom cit., p. 108. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   15 

 

e a delle lettere di frate Giordano, a Teresa e Tizia, due clarisse sue pa-
renti, e che sarebbe poi confluita, ma solo per excerpta, nella passio che 
compare in appendice all’edizione Quaracchi della Chronica dei XXIV ge-
nerali10. Christine Gadrat ritiene, invece, che la relatio del manoscritto di 
Londra sia, con qualche variante, la stessa di Bartolomeo e non quella di 
Francesco Cinquini, che saremmo destinati a conoscere solo in maniera 
frammentaria. La prova risiederebbe nel fatto che anche nel manoscritto 
londinese il testo è preceduto dalla stessa lettera di Giordano di Séverac 
che si ritrova nei manoscritti di Elemosina: un indizio, questo, del fatto 
che la relatio di Bartolomeo viaggiò sempre accompagnata dalla missiva di 
Giordano condividendone i destini. Per questo, secondo la studiosa, i de-
stinatari della lettera, contenuta nel solo codice londinese e non in Ele-
mosina, con cui un «dilectus frater» anonimo inviò la missiva di Giorda-
no a Bologna, – ovvero frate Aimerico di Piacenza, maestro dell’Ordine 
domenicano, e un certo frate Giovanni – dovrebbero essere letti come 
coloro che ricevettero non solo la lettera di Giordano ma anche la relatio 
di Bartolomeo. Questo doppio invio spiegherebbe, continua il ragiona-
mento di Gadrat, anche il fatto che nel codice londinese non compare, 
perché omesso volontariamente in quanto non più necessario, il destina-
tario stesso della relatio di Bartolomeo, ovvero frate Salone/Salomone11. 

Come che sia, sappiamo per certo che Francesco Cinquini da Pisa 
scrisse una relatio del martirio che, se è vera l’ipotesi di Gadrat, non cono-
sceremmo per intero ma solo attraverso i frammenti confluiti, come det-
to, nella passio che compare in appendice all’edizione Quaracchi della 
Cronaca dei XXIV generali.  

La testimonianza di Francesco Cinquini come conosciuta dalla Chroni-
ca e la relatio di Bartolomeo nelle sue due versioni si somigliano molto. 

 
10 La lettera di Francesco è conservata in Chronica XXIV generalium, in Analecta Franci-

scana, 19 voll., III, Quaracchi 1897, p. 611 (l’intera passio è alle pp. 597-613, ma si noti che i 
frati editori di Quaracchi la dividono in due. La prima: Passio sanctorum fratrum Minorum 
Thomae de Tolentino, Iacobi de Padua, Petri de Senis, Demetrii, pp. 597-604 e Passio fratris Petri de 
Senis, pp. 604-613). I frammenti della cronaca furono forse rimaneggiati da Pietro da Turri, 
vicario della vicaria d’Oriente, che rilanciò la sua relatio in Occidente. A proposito della let-
tera di Francesco Gadrat, Une image de l’Orient cit., p. 119, nota 193 afferma – forse in ma-
niera discutibile – che il plurale litteris riferito alle missive di Giordano non significhi neces-
sariamente la presenza di più lettere. 

11 Gadrat, Une image de l’Orient cit., p. 114.  



16   FRANCESCO CARTA 

 

Ciò si potrebbe spiegare ipotizzando o che Francesco abbia ripreso la re-
latio di Bartolomeo – inclusa magari nelle lettere di Giordano che egli so-
stiene di aver ricevuto (notizia confermata anche da Pietro di Turri)12 – o 
che entrambi – come ipotizzato da Gadrat – avessero un informatore 
comune: Jacobinus da Genova13. 

Le testimonianze citate nella passio in appendice alla Chronica sono cin-
que: quelle di Bartolomeo e quella di Francesco Cinquini da Pisa (che 
nella Chronica è citata, in realtà, sotto il nome di Pietro di Turri), che co-
nosciamo già, ed estratti di lettere – non pervenuteci per intero né tra-
smesse da altri codici – di frate Giordano di Séverac, di Giacomo di Ca-
merino, custode di Tauris, a Pietro di Turri, e di Ugolino de Soldania ai 
frati Minori di Tauris. Vengono citati, infine, estratti della relatio di Odo-
rico da Pordenone che, invece, conosciamo per intero perché inserita 
nella Relatio de mirabilibus orientalium Tatarorum (1330). Nella sua relatio 
Odorico, oltre a introdurre veri e propri dialoghi tra i frati e le autorità 
musulmane, racconta anche del suo viaggio a Thane, avvenuto sicura-
mente dopo il 1323 (1324?), durante il quale avrebbe raccolto le ossa dei 
martiri per portarle a Zaiton, in Cina. 

II. La vicenda 

Le diverse relationes, al netto di qualche variante, concordano nel forni-
re i dati essenziali del martirio. Nel corso di un viaggio (indirizzato pro-
babilmente in India) i frati sbarcano a Thane e alloggiano in casa di cri-
stiani. Le relazioni presentano questa fase iniziale in maniera diversa. 
Nella relatio di Bartolomeo si afferma che i frati stavano absconsi «per pau-
ra dei saraceni (propter metum saracenorum)»14, mentre nella relatio del 
codice londinese si tace sulla paura provata dai quattro ma si afferma che 
«non si volevano manifestare per nessun motivo ai Saraceni (nondum 
volentes manifestari saracenis)»15. Odorico da Pordenone non parla 
dell’atteggiamento dei frati ma identifica coloro che li ospitano come ne-

 
12 Chronica, p. 611 per entrambe le testimonianze. 
13 Gadrat, Une image de l’Orient cit., pp. 118-121. 
14 Golubovich, Biblioteca cit., p. 111. 
15 Ibid., p. 70. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   17 

 

storiani descrivendoli come eretici e scismatici16. Al di là delle sfumature, 
quel che è certo è che i frati non manifestarono in alcun modo la volontà 
di morire martiri17. Infatti, Tommaso, Demetrio e Giacomo (Pietro ri-
mane in casa) compaiono di fronte al cadì di Thane, ovvero all’autorità 
religiosa della città, solo perché citati in giudizio come testimoni in un 
processo di “violenza domestica”, perpetuata da colui che li ospita ai 
danni della moglie. Il cadì, visti i religiosi, esprime la volontà di interro-
garli sulla loro fede. Così ha inizio un dialogo tra lui e Tommaso da To-
lentino, portavoce dei frati, in cui è evidente l’iniziale prudenza del frate 
marchigiano nel non rispondere alle provocatorie domande che gli ven-
gono poste18. L’atteggiamento di Tommaso cambia con l’incalzare delle 
questioni. Se prima evita il conflitto, quando è chiamato a esprimersi su 
Maometto, nega che egli sia il Profeta e che sia mandato da Dio, affer-
mando, secondo il codice londinese – poi ripreso da Odorico –, che sia, 
piuttosto, «virum diabolicum» e che «ministerium dyaboli exercuisse»19. Il 
cadì, irato, a quel punto condanna i frati alla prova del fuoco. Nella piaz-
za principale della città viene acceso un grande falò in cui viene spinto a 
entrare Giacomo da Padova, a rappresentanza dei frati, rimanendo illeso 
per ben due volte. A quel punto fa la sua comparsa il melik, ovvero 
l’autorità civile musulmana, che, insieme al cadì, riconosce che i frati so-
no protetti da Dio20. I due li cacciano via dalla città e, secondo Odorico, 
sono imbarcati in un naviglio e portati in un villaggio sito in un’isola vi-

 
16 «In hac civitate [Thane] invenerunt XV domus nestorinorum scilicet christianorum 

qui sunt scismatici et heretici; et dum sic essent illic, sibi invenerunt hospitium, et hospitati 
fuerunt in domo cuiusdam illorum» [Odorico da Pordenone , Itinerarium (Relatio), in Sinica 
franciscana, 11 voll., I (Itinera et relationes fratrum minorum saeculi XIII et XIV), a cura di A. van 
den Wyngaert, Firenze 1929, pp. 413-495: 424].  

17 Infatti, il loro martirio «tomisticamente è definibile sub praecepto», come acutamente 
nota Evangelisti, Martirio volontario cit., p. 235. 

18 Il dialogo viene ricostruito nel suo sviluppo da Odorico. La Chronica, cit., p. 599 riporta 
stralci del dialogo citandoli sia dalla relatio di Odorico sia da una lettera di frate Giordano. 
Quanto viene affermato in quest’ultima lettera non è presente nella relatio di Odorico. 

19 Golubovich, Biblioteca cit., p. 70. 
20 Nella relatio di Bartolomeo, in quella del codice londinese e in quella di Odorico il 

melik compare solo a questo punto della vicenda mentre nella passio riportata nella Chroni-
ca, cit., p. 599 interviene già in una fase iniziale dell’interrogatorio, poi interrotta dal cadì 
che sollecita Tommaso a esprimersi su Maometto. Questa prima fase dell’interrogatorio è 
ricostruita dal compilatore della passio citando una lettera di Giordano di Séverac.  



18   FRANCESCO CARTA 

 

cina. La vicenda sembra terminata con la salvezza dei frati quando rientra 
in scena il cadì, il quale, dopo aver convinto il melik, manda quattro sicari 
a ucciderli per paura che, se fossero rimasti vivi, avrebbero potuto scate-
nare delle conversioni tra la popolazione. I frati vengono raggiunti e uc-
cisi21. 

III. L’analisi di MacEvitt 

Nel libro di MacEvitt il martirio di Tommaso e compagni ha un ruolo 
centrale. Pur non essendo il primo martirio cristiano che ebbe per prota-
gonisti i frati Minori, è il primo, infatti, di cui ci rimane un vero e proprio 
racconto. Anche il martirio dei cosiddetti Protomartiri del Marocco († 
1220), che scatenò le reazioni dello stesso Francesco d’Assisi e fu 
all’origine della vocazione minoritica di Antonio di Padova, approdò in 
un racconto scritto successivamente al martirio dei frati di Thane, più di 
un secolo dopo la loro morte22. Il perché di questo ritardo è spiegato da 
MacEvitt in una maniera semplice, che costituisce anche una delle tesi 
principali del suo libro: nel XIII secolo l’Ordine minoritico costruì la sua 
specifica identità intorno alla povertà individuale e collettiva, ritenuta 

 
21 Le testimonianze differiscono leggermente sulle modalità. Secondo la relatio di Barto-

lomeo (Golubovich, Biblioteca cit., p. 112), Tommaso da Tolentino fu preso per la barba e 
sgozzato con una spada, Giacomo da Padova fu ucciso attraverso dei colpi inflitti in testa 
con una spada («unus eorum ense vibrato, super collum et caput ipsum pecutiens, marty-
rem Christi fecit») mentre Demetrio attraverso dei colpi al petto («percutientes gladio in 
pectore»). Due giorni dopo, Pietro da Siena, dopo essere stato impiccato a un albero («per 
gulam in arbore suspendi») rimanendo illeso, fu deposto e ucciso con la spada («sic eum 
gladio fecit interfici»). La relatio del codice londinese concorda pienamente. Secondo la te-
stimonianza di frate Odorico da Pordenone, Itinerarium (Relatio) cit., pp. 432-433, i frati fu-
rono fatti spogliare, Tommaso da Tolentino fu decapitato dopo aver giunto sul petto le 
braccia a forma di croce («iunctis simul manibus in modum crucis»), a Giacomo da Padova 
spaccarono la testa in due fino agli occhi («usque ad oculos») e poi gli tagliarono la testa, 
mentre frate Demetrio fu colpito violentemente all’altezza della mammella («in mamilla») 
con una spada e poi decollato. Due giorni dopo Pietro da Siena fu ucciso nella seguente 
maniera: lo appesero a un albero e lo tagliarono a metà in due parti («ipsum per medium 
diviserunt»). 

22 In realtà, Giordano da Giodano nella sua Chronica (Chronica fratris Iordani a Iani, Qua-
racchi 1885, pp. 1-49, pp. 3-4, par. 8) cita una legenda, andata purtroppo perduta, che Fran-
cesco avrebbe proibito di leggere. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   19 

 

corrispondente a quella seguita da Cristo e dagli apostoli. Questa partico-
lare interpretazione della povertà fu negata all’inizio del XIV secolo da 
vari pronunciamenti di Giovanni XXII in seguito ai quali l’Ordine si tro-
vò bisognoso di ancorare la sua identità a qualcos’altro rispetto a una po-
vertà destituita di ogni fondamento teologico e giuridico. I frati, secondo 
MacEvitt, lo trovarono nel martirio, in grado, peraltro, anche di essere 
un riferimento identitario comune alle diverse anime – degli “spirituali” e 
dei conventuali – in conflitto tra loro23. 

Non è questa la sede per discutere questa tesi di fondo che, già critica-
ta a ragione in più aspetti, ha comunque il merito, a parere di chi scrive, 
sia di proporre un modello interpretativo generale della storia minoritica 
– certo schematico ma comunque non privo di elementi di riflessione – 
sia di porsi il problema di quale fu il destino identitario dell’Ordine dopo 
Giovanni XXII, soprattutto di quella parte non interessata dai processi di 
riforma osservante. È pure vero che tale modello dovrebbe trovare con-
ferma nell’analisi di una testualità molto più vasta e varia rispetto a quella 
analizzata dallo studioso americano24. E forse non sarà superfluo ricorda-
re che il martirio – e in generale le “missioni” – non mi sembrano acqui-
sire un posto d’eccezione in fonti tutt’altro secondarie come i commenti 
alla Regola, in cui lo spazio per un eventuale approfondimento del tema 
era garantito dalla possibilità di interpretare il capitolo XII dedicato a 
“coloro che vanno tra i saraceni e gli altri infedeli”25. Senza contare, inol-

 
23 Per esempio: «Further controversy erupted when Pope John XXII subsequently de-

clared that belief in the absolute poverty of Christ and the apostles was heresy; the foun-
dation of Franciscan piety was thus entirely undermined. No longer able to distinguish 
themselves on the basis of poverty, martyrdom became the sign of Franciscan zeal» 
(MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 21-22); «Enthusiasm for the martyrs rose as the friars 
could no longer rely on poverty as a fundamental Franciscan virtue. In this sense, the mar-
tyr accounts were a balm to spirituals and conventuals alike, and offered a Franciscan 
identity both could admire» (Ibid., p. 148). 

24 È una critica già posta da P. Evangelisti, Per una storia del martirio come valore 
dell’autocoscienza minoritica (secoli XIII-XV). Osservazioni in margine a The Martyrdom of the Franci-
scans, «Reti Medievali» 24 (2023) 1, pp. 43-65, anche online <https://doi.org/10.6093/ 
1593-2214/10118> (ult. cons. 4/11/2025). 

25 Scelgo di non rinunciare all’uso del termine “missione” per il suo indubbio valore 
evocativo, ponendolo, tuttavia, tra virgolette per segnalare che nel XIII e XIV secolo missio 
non aveva il significato odierno, nato nel XVI e XVII secolo per designare l’incarico di 
evangelizzazione conferito dalla Chiesa. I. Heullant-Donat, Les franciscains et le martyre au 
XIIIe siècle, in Dai protomartiri francescani a sant’Antonio di Padova, a cura di L. Bertazzo e G. 

 



20   FRANCESCO CARTA 

 

tre, che, vista la loro struttura, questi testi possono essere letti anche in 
ottica comparativa, paragonando, cioè, il livello di approfondimento dei 
vari temi commentati per giudicarne l’importanza che ebbero per i frati, 
attraverso, per esempio, un minore o maggiore numero di quaestiones po-
ste: indizio di problematicità, certo, ma, in definitiva, anche di centralità 
che il tema ebbe per il commentatore. Ebbene, almeno da una prima 
analisi, è netta, ancora per tutto il XV e l’inizio del XVI secolo, il predo-
minio assoluto della povertà26. 

A prescindere da queste osservazioni, in questo contributo vale piut-
tosto la pena soffermarsi su quanto MacEvitt afferma a proposito dei 
martiri di Thane. Le parti a loro dedicate sono strutturate attraverso 
l’analisi delle testimonianze pervenuteci, senza entrare, tuttavia, 
nell’analisi delle spinose questioni di paternità delle relationes né giustifi-
cando il motivo di alcune scelte che, nel libro, paiono a tutti gli effetti ar-
bitrarie27. Il lettore che voglia trovare un po’ di chiarezza all’interno della 
selva delle testimonianze rimarrà deluso. Cambierà atteggiamento, tutta-

 
Cassio, Padova 2011, p. 14, nota 12, dopo aver segnalato questo problema, propone di ri-
fiutare il termine “missione” per quello di “evangelizzazione”. Anche P. Evangelisti, Dopo 
Francesco, oltre il mito. I frati Minori tra Terra Santa ed Europa (XIII-XV secolo), Roma 2020, pp. 
13-14 rileva la a-storicità del termine “missione” per la realtà medievale e propone di usare 
piuttosto “apostolato evangelico missionario”. Di diverso avviso B.Z. Kedar, Crusade and 
Mission. European Approaches toward the Muslims, Princeton 1984, p. 13 e soprattutto T. Tana-
se, «Jusqu’aux limites du monde». La papauté et la mission Franciscaine, de l’Asie de Marco Polo à 
l’Amérique de Christophe Colomb, Roma 2013, pp. 17–27, che sceglie di usare il termine sotto-
lineando che l’evangelizzazione nel XIII secolo «mit en place les mécanismes fondamen-
taux qui furent repris par la suite à partir XVIe siècle sur une échelle nouvelle» (p. 24).  

26 Sui commenti alla Regola F. Carta, Interpretare Francesco. I frati, i papi e i commenti alla 
Regola dei frati Minori (XIII-XVI secolo), Roma 2022. Si vedano, per esempio, i commenti di 
Bartolomeo da Pisa – nessuna questione per un totale neanche di 6 righe dedicate al cap. 
XII contro più di 20 questiones e un totale di 227 righe per il capitolo VI dedicato 
all’altissima paupertas –, di Cristoforo da Varese – che addirittura, in occasione dei capitoli 
IV e VI, decide di cambiare il modo di commentare preferendo procedere per questiones (ne 
inserirà 67) «ut clarius appareat et intelligatur materia istius capituli [IV] et capituli VI, quia 
paupertas sanctissima religionis fundamentum est (!)» (Rieti, Biblioteca comunale, I.2.34, f. 
96r), di Alessandro Ariosto (12 questiones per il VI capitolo e una sola per il XII), di Gio-
vanni Pili da Fano – che nel suo Dialogo de la salute afferma che il capitolo XII «non indi-
gebat expositione [sic.]»: «Italia Francescana» 10 (1935), p. 33. 

27 Per esempio, il fatto che non vengano mai citati né il codice di Londra né, in genera-
le, frate Francesco Cinquini da Pisa o che la relatio di Bartolomeo si dica conservata in un 
solo manoscritto (MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 107-108). 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   21 

 

via, se il suo desiderio è quello di scoprire un’interpretazione originale re-
lativa alle testimonianze del martirio. MacEvitt mette in relazione, fin 
dall’esordio del capitolo IV («Their Blood Has Been Spilled Everywhere». 
Evangelization, Martyrdom, and Christian Triumphalism in the Early Fourteenth 
Century), il martirio di Thane con quello dei quattro fraticelli arsi a Marsi-
glia nel 1318. Constatando che il primo racconto di un martirio noto, 
ovvero quello di Tommaso e compagni, compare proprio nel contesto 
della discussione sulla povertà minoritica che ebbe per protagonista Gio-
vanni XXII, MacEvitt sostiene che debba essere letto, insieme a tutti gli 
altri successivi, in chiave metaforica. Per entrambe le parti dell’Ordine 
che si affrontavano in quegli anni – ovvero quella dei conventuali e quel-
la degli “spirituali” – «Islam and Muslims were not really the issue»28. At-
traverso quei racconti,  infatti, i frati leggevano una figura del loro atteg-
giamento nei confronti dei pronunciamenti di Giovanni XXII e della 
Chiesa in generale:  

 
Per i conventuali – che accettavano il concetto di povertà come malleabile e crede-

vano che la gerarchia dell’Ordine dovesse determinarne il significato – il rifiuto del 

mondo attraverso le storie di martirio dimostrava il loro rifiuto dei beni materiali in un 

modo che non era in conflitto con le bolle papali che imponevano la proprietà dei be-
ni che usavano. Per i francescani spirituali il martirio dimostrava il materialismo cor-

rotto della Chiesa istituzionale e la loro corrispondente purezza29. 

 
La lettura “spirituale”, in particolare, è la più interessante per il nostro 

discorso. MacEvitt afferma che, per come è costruito, il racconto del 
martirio si presterebbe a essere letto come una condanna di Giovanni 
XXII e delle persecuzioni dei frati e delle beghine uccisi dall’Inquisizione 
su suo comando30. Questa interpretazione si basa su alcuni indizi che va-
le la pena riprendere e discutere.  

 
28 Ibid., p. 95. 
29 «For conventual Franciscans – those who accepted the concept of poverty as malle-

able and believed that the hierarchy of the order should determine its significance – rejec-
tion of the world through stories of martyrdom demonstrated their rejection of material 
goods in a way that did not conflict with papal bulls mandating their ownership of the 
goods they used. For spiritual Franciscans, martyrdom demonstrated the corrupt material-
ism of the institutional church, and their own corresponding purity» (Ibid., p. 94-95). 

30 «For some Franciscan readers, an account of friars dying at the instigation of tyran-
nous religious authorities could have been read as a veiled attack on John himself, the Ta-

 



22   FRANCESCO CARTA 

 

Innanzitutto, si fonda sull’affiliazione di Tommaso e forse di Odorico 
agli “spirituali”. Se per Tommaso l’appartenenza al gruppo dei dissidenti 
è certa, molto più dubbia, invece, e per ammissione anche dello stesso 
MacEvitt, è quella di Odorico31. Se anche Odorico fosse “spirituale”, 
inoltre, per dare sostanza all’ipotesi che il testo del frate di Pordenone sia 
stato scritto prospettando una futura e possibile lettura “spirituale”, si 
dovrebbe ipotizzare che egli ne sia il primo autore, quando, invece, lavo-
ra sicuramente su racconti già esistenti. Si dovrebbe allora sostenere che 
anche gli altri autori, come Bartolomeo, siano “spirituali” o, meglio, che 
tutto il circuito di autori, destinatari e latori di lettere fosse in qualche 
modo tale o almeno simpatizzante con essi. E anche se questo fosse il 
caso, non si spiegherebbe, comunque – temo – come sia stato possibile 
che qualcuno, ignaro delle conseguenze, abbia fatto arrivare una relazio-
ne come quella di Bartolomeo in Curia, ad Avignone, in concistoro e alla 
presenza di Giovanni XXII.  

MacEvitt sembra sostenere la sua tesi, inoltre, anche rilevando che 
nelle relationes il melik è paragonato al “podestà” della città mentre il cadì 
al “vescovo della città”. Tali paragoni favorirebbero, secondo lui, la lettu-
ra metaforica del racconto. Non si può fare a meno di rilevare tuttavia 
che, in effetti, questi potrebbero essere semplici tentativi di spiegare que-
sti termini a un pubblico occidentale non familiare con essi. 

L’ultimo argomento a sostegno della sua tesi riguarda due affreschi 
commissionati al grande pittore senese Ambrogio Lorenzetti dai frati del 
convento di san Francesco a Siena, che l’autore, peraltro, non ritiene un 
ambiente escluso da ampie simpatie “spirituali”32. In questo caso l’idea di 
una identificazione tra il papa e il melik derivante da una lettura parallela 
tra l’affresco della rinuncia dei beni di San Ludovico di Tolosa nelle mani 
di Bonifacio VIII e il martirio dei frati di fronte al melik, sembra molto 
azzardata. Innanzitutto perché non sappiamo quale fosse il rapporto spa-
ziale tra i due affreschi all’interno della sala del capitolo e se questo favo-

 
na martyrs standing in for (or standing alongside) the friars and beguines killed by the In-
quisition» (Ibid., p. 119). 

31 Si veda a questo proposito A. Tilatti, Oderico da Pordenone: Vita e Miracula, «Il Santo», 
44 (2004), pp. 313–474, in particolare p. 330. Cfr. MacEvitt, The Martyrdom cit., p. 120: 
«The spiritual affiliations of Tommaso di Tolentino and perhaps even of Odorico himself 
encourage us to imagine a spiritual reading of the martyrdom». 

32 MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 121-124; 123 per il convento di Siena. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   23 

 

risse o meno la comparazione tra i due (una cosa è se si trovavano di 
fronte, un’altra se erano uno accanto all’altro); in secondo luogo perché il 
melik e Bonifacio VIII – accomunati nella lettura “spirituale” – non sono 
rappresentati nella stessa posizione (il melik è posto al centro, occupa la 
scena, e tiene due spade nelle mani; il papa è rappresentato di profilo, al 
lato dell’affresco, e tiene fra le mani quelle di Ludovico), dato che certa-
mente non invita a una comparazione; in terzo luogo perché probabil-
mente – come già ammette, in realtà, anche MacEvitt – l’affresco dei 
martiri non rappresenterebbe, almeno secondo la più invalidata attribu-
zione, l’uccisione di Tommaso e compagni ma quella di sei frati ad Alma-
liq nel 1339. 

Rimane, in sostanza, l’appartenenza agli “spirituali” di Tommaso da 
Tolentino che, tuttavia, non si comprende bene in che modo dovrebbe 
stimolare una lettura “spirituale” delle vicende. Mi sembra da escludere 
come inverosimile l’ipotesi secondo cui lui stesso avrebbe pensato di agi-
re e, in definitiva, di morire martire in funzione di una futura interpreta-
zione tesa a condannare la Chiesa corrotta di Giovanni XXII. Fu forse, 
allora, la sua sola presenza a spingere i suoi compagni a leggere le vicen-
de indiane come una condanna anche contro coloro che l’avevano perse-
guitato, in quanto “spirituale” compagno di Angelo Clareno, prima della 
sua partenza per l’Oriente? Possibile, forse, ma bisognerebbe addurre 
prove che non abbiamo. Il che mi sembra costituire già un dato per porsi 
il dubbio che stiamo rischiando di sovrainterpretare le vicende e di vede-
re ciò che, in realtà, non c’è.  

IV. Una nuova interpretazione 

Nel suo intervento critico sul libro di MacEvitt Paolo Evangelisti, tra 
altri aspetti, sottolineava la mancanza di un lavoro di incrocio tra testi ti-
pologicamente diversi, in particolare tra la letteratura martiriale e le fonti 
normative e trattatistiche, escluse a priori dall’analisi dello studioso ame-
ricano33. 

 
33 Evangelisti, Per una storia del martirio cit. 



24   FRANCESCO CARTA 

 

Se effettivamente proviamo a proporre questo fecondo incrocio per il 
nostro caso di studio, mi sembra che il martirio possa acquisire una nuo-
va prospettiva, che, per una strana eterogenesi dei fini, in ultima analisi 
conferma, proprio attraverso la figura di Tommaso da Tolentino, l’idea 
di MacEvitt di un legame tra il martirio dei frati di Thane e gli “spirituali” 
francescani. 

Rispetto alla riflessione di MacEvitt il centro del mio ragionamento 
non riguarda tanto le ipotetiche interpretazioni che subirono le vicende 
dei martiri dopo che furono raccontate, ma le azioni stesse dei quattro 
frati, il loro agire nella città, le loro scelte di fronte alle autorità musulma-
ne. Se ne riprendiamo le vicende essenziali potremmo dire che 
l’originalità dei fatti di Thane sta tutto in due atteggiamenti assunti da 
Tommaso e compagni: nel restare inizialmente nascosti presso altri cri-
stiani non rivelandosi pubblicamente e non cercando, di conseguenza, né 
la predicazione né il martirio, e nell’accettare la morte solo una volta che 
fu chiaro che l’interrogatorio a cui erano stati sottoposti era indirizzato a 
una condanna. Si tratta di due atteggiamenti quasi “unici” che non ri-
scontriamo in nessun altro racconto martiriale coevo, tantomeno in quel-
lo, di poco successivo, dei Protomartiri del Marocco. La ricerca del mar-
tirio di questi ultimi è palese fin dall’inizio e talmente insistente e insistita 
che – mi sia concesso di affermarlo con ironia – il lettore moderno trova 
quasi più facile mettersi nei panni delle autorità musulmane – che li con-
dannano a morte solo dopo innumerevoli tentativi di allontanarli senza 
ucciderli – che in quelli dei frati.  

Il punto è che questi due atteggiamenti assunti da Tommaso, Deme-
trio, Giacomo e Pietro se anche sono, come detto, quasi “unici” rispetto 
ai racconti martiriali coevi, in realtà non sono originali, ma evocano, in 
maniera, mi sembra, chiara, due modi di comportarsi “tra i saraceni e gli 
altri infedeli” codificati nel capitolo XVI della Regola non bollata34. Ri-
leggiamo il testo:  

 
34 Le mie riflessioni sulla Regola non bollata devono molto soprattutto a I. Heullant-

Donat, Les franciscains et le martyre au XIIIe siècle cit., in part. pp. 21-23; a P. Evangelisti, Mar-
tirio volontario ed ideologia della Crociata. Formazione e irradiazione dei modelli francescani, a partire 
dalle matrici altomedievali di affermazione martiriale dell’identità cristiana, «Cristianesimo nella Sto-
ria», 27 (2006), pp. 161-248, in part. pp. 203-206 e G.G. Merlo, Frate Francesco e il superamen-
to della Crociata, in I francescani e la crociata, a cura di A. Cacciotti e M. Melli, Milano 2014, pp. 
15-30, in part. pp. 24-26. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   25 

 

I frati poi che vanno fra gli infedeli, possono comportarsi spiritualmente in mezzo 
a loro in due modi. Un modo è che non facciano liti o dispute, ma siano soggetti ad 

ogni creatura umana per amore di Dio (1Pt 2,13) e confessino di essere cristiani. 

L’altro modo è che quando vedranno che piace al Signore, annunzino la parola di Dio 
perché essi credano in Dio onnipotente Padre e Figlio e Spirito Santo, Creatore di tut-

te le cose, e nel Figlio Redentore e Salvatore, e siano battezzati, e si facciano cristiani, 

poiché, se uno non sarà rinato per acqua e Spirito Santo non può entrare nel regno di 
Dio (Gv 3,5)35. 

 
Tali prescrizioni si leggono in un testo risalente al 1221, lo stesso anno 

in cui Francesco d’Assisi tornò dall’Egitto e un anno dopo la morte dei 
Protomartiri, e, come noto, non vengono riportate, insieme a tutti i rife-
rimenti evangelici che evocavano «la possibilità del martirio come condi-
zione permanente per i frati»36, nel capitolo XII della Regola definitiva 
(1223). Si è ipotizzato, a questo proposito, che la codificazione del capi-
tolo XII della Regola bollata fosse la risposta normativa contro 
l’esperienza martiriale dei Protomartiri, che aveva suscitato resistenze da 
parte dell’Assisiate37. Si è dato per scontato, dunque, che quei frati aves-
sero impostato la loro missione sul capitolo XVI della non bollata così 
come lo leggiamo noi, cioè nella redazione del 1221. Tuttavia, si potreb-
be anche pensare, data la maniera con cui quel testo andava costruendosi 
nel tempo per modifiche e giustapposizioni, che la risposta al martirio dei 
protomartiri abbia suscitato più che la scrittura del capitolo XII della Re-
gola bollata quello del capitolo XVI della Regola non bollata, compresa 
la specificazione dei due modi di andare a comportarsi tra gli infedeli, 
francamente non corrispondenti con la prassi martiriale dei frati in Ma-
rocco – per come, naturalmente, ci viene raccontata più di un secolo do-
po i fatti. In quest’ultimo caso il capitolo XVI della non bollata conden-
serebbe la volontà normativa di un Francesco ormai esperto, tornato 

 
35 Regula non bullata, cap. XVI, 5-7 (Francesco d’Assisi, Scritti, a cura di C. Paolazzi, 

Grottaferrata 2009, pp. 266-267). 
36 Evangelisti, Martirio volontario cit., p. 205. 
37 Per varie ragioni: per il fatto che i frati «facevano le lodi di lui» e «si gloriavano del 

martirio di quelli», perché nei fatti «quella prima missione non approdò a nulla» come ri-
porta Giordano da Giano (Chronica fratris Jordani cit., pp. 3-4; trad. in Fonti Francescane, Pa-
dova 20123, 2330) e perché forse avrebbe causato una spinta missionaria incontrollata che 
avrebbe suscitato una reazione negativa da parte della gerarchia ecclesiastica. Si veda a 
proposito Heullant-Donat, Les franciscains et le martyre au XIIIe siècle cit., in part. p. 23 e ss. 



26   FRANCESCO CARTA 

 

dall’incontro col sultano e avveduto critico di esperienze “missionarie” 
contemporanee alla sua.  

Come che sia, la questione a questo punto è la seguente: è possibile 
che frate Tommaso e compagni abbiano esemplato il loro comportamen-
to proprio sulle prescrizioni della Regola non bollata? Per rispondere si 
devono incrociare le vicende di quel testo, della Regola definitiva e del 
suo commento.  

Si potrebbe affermare che la Regola non bollata, per la sua invalidità 
giuridica, sarebbe stato un testo sicuramente condannato all’oblio se i 
Minori non avessero sentito continuamente l’esigenza, nel corso della lo-
ro storia, di reinterpretare continuamente la figura di Francesco attraver-
so i testi agiografici e la Regola attraverso i commenti e le costituzioni.  

Nelle agiografie quel testo tende a scomparire e il “vergognoso” rifiu-
to di approvarla opposto in Curia taciuto. In generale, infatti, la maggior 
parte dei testi agiografici restituisce uno schema abbastanza semplice, in 
cui alla prima approvazione da parte di Innocenzo III del propositum vitae 
segue, a distanza di tanti anni, la scrittura miracolosa della Regola defini-
tiva da parte di Francesco. Eppure, la presenza di una Regola precedente 
a quella approvata non poteva essere completamente celata e, pur citata 
velocemente e cursoriamente, alla fine emerge. Come nella Legenda maior 
di Bonaventura da Bagnoregio: «Seguendo le indicazioni avute in visione, 
[Francesco] volle, prima di farla approvare, ridurre a forma più compen-
diosa la Regola, che aveva steso con lunghe e abbondanti citazioni del 
Vangelo»38. Quella prima lunga Regola è proprio la non bollata su cui, 
tuttavia, Bonaventura non sente alcun bisogno né di soffermarsi ulte-
riormente né, naturalmente, di citarne la mancata approvazione da parte 
di Onorio III. La narrazione dei fatti è incentrata, piuttosto, sulla dimen-
sione visionaria e prosegue, senza sbavature, approfondendo quello che il 
lettore è invitato a notare: l’agire di Francesco guidato da Dio. Segue su-
bito, infatti, il racconto della dettatura della Regola su un monte, con due 
compagni, «secondo quanto gli suggeriva lo Spirito divino durante la 
preghiera», la perdita di questa prima versione e la miracolosa nuova det-

 
38 Bonaventura de Balneoregio, Legenda maior sancti Francisci, in Analecta Franciscana, 19 

voll., X/1, Quaracchi 1941, pp. 557-652. Traduzione italiana in Fonti Francescane, Padova 
20123, 1083. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   27 

 

tatura, identica alla precedente, «come se ricevesse le parole dalla bocca 
di Dio»39.  

Dal punto di vista esegetico il primo commento a citare la Regola non 
bollata fu quello di Ugo di Digne, scritto intorno alla metà degli anni 
Cinquanta40. Egli la utilizzò spinto dall’esigenza di trovare delle auctoritates 
utili a commentare la Regola definitiva: quel testo, scritto sempre, a parer 
di Ugo, da Francesco, era più lungo e approfondito rispetto al definitivo 
e avrebbe potuto costituire un prezioso ausilio ermeneutico per com-
prenderne il significato41. Dopo l’uso che ne fece Ugo, dobbiamo atten-
dere quasi un secolo prima che la Regola non bollata riappaia: nel 1321-
22 Angelo Clareno la utilizzò nel suo commento alla Regola e solo alla 
metà del XIV secolo fu realizzato il primo manoscritto che la tramanda 
completa: il codice Roma, Bibl. della Pontificia Università Antonianum, 
1, ff. 69ra-79vb42. 

 
39 Bonaventura de Balneoregio, Legenda maior sancti Francisci, cap. IV, par. 11. Traduzio-

ne italiana in Fonti Francescane, Padova 20123, 1084. 
40 Per una panoramica sulle interpretazioni del capitolo XII della Regola si veda soprat-

tutto Evangelisti, Dopo Francesco cit., pp. 171-206 (cap. IV: Le fonti normative francescane 
e l’impegno conversionistico dei Minori); e F. Carta, Inter saracenos et alios infideles. Le 
missioni dei frati Minori nelle Expositiones super Regulam (sec. XIII-XIV), «Franciscana», 19 
(2017), pp. 77-156. 

41 D. Ruiz, Hugues de Digne et la Regula non Bullata, «Franciscana», 15 (2013), pp. 101-147. 
42 C. Paolazzi, La Regula non Bullata secondo Angelo Clareno: tradizione testuale e rimaneg-

giamento, «Aevum», 80 (maggio-agosto 2006) 2, pp. 457-477; L. Pellegrini, La tradizione ma-
noscritta della Regula non Bullata. La genesi di un testo e la sua vicenda nella storia dell’Ordine mino-
ritico, in La Regola dei frati Minori, Atti del XXXVII Convegno internazionale della Società 
Internazionale di Studi Francescani, Assisi 8-10 ottobre 2009, pp. 83-116. Precedentemen-
te anche Fidenzio da Padova nel suo Liber recuperationis Terrae Sanctae cita alcuni concetti e 
passi del Vangelo presenti nella Regola non bollata, ma non è chiaro se effettivamente ne 
conobbe direttamente il testo. Paolo Evangelisti mi sembra prudente a tal proposito: «As-
sistiamo così, entro il progetto fidentino, alla presenza di una serie di norme che richiama-
no, a diverso grado di letteralità, la logica più forte e più autentica del codice francescano, 
anche specificatamente dedicato alla regolamentazione dell’“andare tra i Saraceni” e 
dell’“andare per il mondo”» (P. Evangelisti, Fidenzio da Padova e la letteratura crociato-
missionaria minoritica. Strategie e modelli francescani per il dominio (XIII-XV sec.), Bologna 1998, p. 
176). In nota alla frase compaiono oltre i capitoli III e XII della Regola anche quelli XIV e 
XVI della non bollata. Cfr. Id., Martirio volontario cit., pp. 222-224 in cui la conoscenza da 
parte di Fidenzio del passo di Mt 10,16 («Ecce ego mitto vos sicut oves in medio luporum. 
Estote ergo prudentes sicut serpentes et simplices sicut columbae») sembra mediata dal 
commento alla Regola di John Pecham. 



28   FRANCESCO CARTA 

 

Clareno nel suo commento usa la Regola non bollata come auctoritas 
centrale, citandola per intero. Nel commento al capitolo XII della Regola 
definitiva, in particolare, riporta tutto il capitolo XVI, rilanciando quanto 
la non bollata prescrive a proposito dell’invio dei frati tra i saraceni e gli 
altri infedeli, dei due modi di comportarsi tra di loro e tutte le citazioni 
evangeliche che evocavano la prospettiva martiriale. Il commento di An-
gelo Clareno si caratterizza per una prospettiva escatologica che mutua 
dal commento di Pietro di Giovanni Olivi e per una chiara interpretazio-
ne del fine delle “missioni” dei frati, già presente nella Regola non bolla-
ta: la conversione degli infedeli e – aggiunge Angelo rispetto alle sue fon-
ti – dei cristiani che perseguitavano gli “spirituali”. Il martirio, come sug-
gerisce sempre il testo della non bollata, non è fine delle “missioni” ma 
mezzo utile, insieme alla vita, ai costumi e alle parole per adempiere il fi-
ne conversionistico43. 

Il fatto che Clareno conobbe e utilizzò la Regola non bollata nel suo 
commento può essere, a mio parere, l’elemento chiave per affermare che 
un legame tra i martiri di Thane e la codificazione delle “missioni” offer-
ta nella non bollata effettivamente ci fu. Sebbene, infatti, i frati non pote-
rono leggere il suo commento, scritto dopo la loro morte, è molto proba-
bile che almeno uno di loro, Tommaso da Tolentino, ebbe modo non solo 
di condividere le sue riflessioni sulla Regola bollata e non bollata, ma an-
che, in un certo senso, di contribuire a formarle, soprattutto se conside-
riamo il commento di Angelo non esclusivamente opera di un autore, ma 
anche di un ambiente specifico: quello degli “spirituali” delle Marche44. 

Tommaso, secondo la stessa testimonianza del Chronicon di Clareno, 
visse con lui fianco a fianco per tantissimo tempo. Dopo aver condiviso 
con lui e Pietro da Macerata l’esperienza del carcere per ben dieci anni 
(dal 1279-80 al 1289-90) i tre partirono, insieme ad Angelo da Tolentino 
e Marco da Montelupone, nel regno armeno di Cilicia (nella Turchia me-
ridionale) rispondendo a un’esplicita richiesta del re Aitone II. Nel 1294, 

 
43 Evangelisti, Martirio volontario cit., pp. 210-212; Carta, Inter saracenos et alios infide-

les cit., pp. 140-149. 
44 Che Tommaso, insomma, abbia potuto condividere con Angelo riflessioni sulla Re-

gola – la cui interpretazione era al centro della dissidenza dei frati marchigiani – mi pare 
fatto certo. Che poi abbia potuto leggere e discutere con lui anche il testo della non bollata 
rimane, dal momento che non conosciamo il momento e il luogo in cui Angelo la scoprì, 
un’ipotesi, anche se alquanto probabile. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   29 

 

inoltre, Tommaso forse entrò, insieme ad Angelo, tra i pauperes eremitae 
domini Celestini, la nuova compagine religiosa fondata da Celestino V, per 
poi uscirne l’anno dopo45. Come che sia, è certo che tra la fine del 1300 e 
l’inizio del 1301 Tommaso da Tolentino, per volontà di Corrado da Of-
fida, fece parte del gruppo di mediatori che propose un compromesso 
con il gruppo intransigente di Angelo Clareno, Liberato e compagni che, 
in seguito a un conflitto con i frati dell’Acaia, erano stati scomunicati dal 
patriarca di Costantinopoli. 

Se Angelo applicò la Regola non bollata a livello esegetico, la mia ipo-
tesi è che i quattro frati di Thane – guidati dal loro leader Tommaso – at-
tuarono la stessa operazione a livello pratico, esemplando la loro condot-
ta missionaria proprio sulle sue prescrizioni, meditate probabilmente a 
lungo dal Tolentinate proprio insieme ad Angelo e agli altri “spirituali” 
marchigiani. Il fatto di non palesarsi inizialmente tra i musulmani, pur 
professandosi in un certo qual modo cristiani – perché ospiti in una fa-
miglia cristiana della città –, e solo successivamente di accettare un marti-
rio non voluto, consapevoli che quella potesse essere comunque una via 
di conversione per la popolazione, mi sembra richiamare chiaramente i 
due modi di comportarsi tra i saraceni e gli altri infedeli esplicitati nella 
Regola non bollata. Due modi che, come testimonia l’interpretazione 
avanzata già anni prima da Ugo di Digne, potevano essere visti non co-
me alternativi ma come conseguenti l’uno all’altro. Si delineava così una 
vera e propria strategia “missionaria”: in un primo momento sarebbe sta-
to opportuno rimanere nascosti, entrare nella comunità cristiana e soste-
nerla, solo in un secondo tempo – quando e se si fossero colti i giusti se-
gnali – ci si sarebbe attivati, attraverso soprattutto la predicazione, per la 
conversione degli infedeli.  

Conclusioni 

Le vicende del martirio di Tommaso e compagni potrebbero essere 
lette e comprese, dunque, alla luce delle prescrizioni della Regola non 

 
45 Si veda per questa interpretazione A. Sancricca, I «Fratres» di Angelo Clareno. Da Poveri 

eremiti di papa Celestino a Frati Minori della provincia di s. Girolamo «de Urbe» attraverso la genesi del 
Terz’ordine Regolare di s. Francesco in Italia, Macerata 2015, p. 11. 



30   FRANCESCO CARTA 

 

bollata che, proprio in quegli anni, cominciava di nuovo a circolare pro-
prio negli ambienti degli “spirituali” a cui Tommaso apparteneva.  

Per una strana eterogenesi dei fini, menzionata in precedenza, il lega-
me tra il martirio dei frati di Thane e gli “spirituali” ipotizzata da MacE-
vitt troverebbe dunque conferma. Ma non a livello delle interpretazioni 
successive alla formazione del racconto agiografico quanto delle vicende 
stesse del martirio dei frati. Non, dunque, ragionando sugli autori e sui 
lettori delle relationes del martirio ma sul concreto atteggiamento tenuto in 
quei fatidici giorni da Tommaso, Demetrio, Giacomo e Pietro. 

Detto ciò, mi sembra che rimanga da porsi una domanda: dietro la 
scelta dei frati di seguire la Regola non bollata, riutilizzata a livello esege-
tico dagli “spirituali”, come Angelo Clareno, in aperto dissidio col ponte-
fice, dovremmo forse intravvedere una volontà contestativa, così come 
MacEvitt rileva a proposito di una possibile lettura dei racconti del loro 
martirio? Non credo. È possibile che Tommaso e i suoi compagni con-
dividessero con Angelo l’idea di far parte di un gruppo di perfetti chia-
mati ad agire in un contesto escatologico, persino quella di sentirsi perse-
guitati dal resto dell’Ordine e di essere protagonisti di una missione rivol-
ta non solo verso gli infedeli ma anche verso gli stessi cristiani che li per-
seguitavano, cioè la Chiesa istituzionale e la communitas dell’Ordine mino-
ritico; ma la scelta di adottare una strategia missionaria esemplata sulla 
Regola non bollata e non un’altra (come quella radicalmente differente 
dei Protomartiri del Marocco) mi sembra leggibile fuori dall’orizzonte di 
un conflitto interno all’Ordine e dalle vicende avignonesi che ebbero al 
centro la politica di Giovanni XXII.  

Fu invece la particolare situazione delle missioni in Oriente – che Ma-
cEvitt, sulla scia di una consolidata storiografia, descrive bene nel suo li-
bro – a spiegare l’adozione di una tale strategia “missionaria”46. Se per il 
mondo musulmano, al di là delle varie e rinnovate ipotesi di crociata, po-
teva essere ritenuto efficace il modello martiriale esemplato dai Proto-
martiri del Marocco, non più teso all’impossibile conversione degli infe-
deli ma al rafforzamento delle comunità cristiane lì presenti, nei territori 

 
46 Si veda per esempio Tanase, Jusqu’aux limites du monde cit., in particolare pp. 423-484 

[cap. VII: La papauté avignonnaise, les mission franciscaines et l’ouverture des routes de 
l’Asie (des année 1310 aux années 1340)] e pp. 485-545 [cap. VIII: La mission au service 
de la croisade (XIVe siècle)]. 



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI   31 

 

non musulmani o di recente dominazione musulmana, come Thane, in 
cui la popolazione era ancora in parte indù, il modello martiriale di 
Tommaso e compagni poteva ricoprire un ruolo diverso. In quei territo-
ri, infatti, le popolazioni erano ritenute molto più disposte ad accettare il 
cristianesimo di quanto lo fossero i musulmani. Nei loro confronti una 
tale strategia “missionaria”, dai tratti a tutti gli effetti “francescani”, come 
quella esemplata sulle prescrizioni del capitolo XVI della Regola non bol-
lata, poteva effettivamente portare i suoi frutti.  

Ed è con questo spirito che Tommaso e compagni, anche a prescinde-
re dalle questioni sulle povertà e dal loro essere o meno “spirituali”, deci-
sero probabilmente di abbracciarla, fino all’estremo sacrificio. 





P. Sorteni, Francesco d’Appignano e il mysterium iniquitatis / Francesco d’Appignano and the myste-
rium iniquitatis 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/3699 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.33-68 

Francesco d’Appignano e il mysterium 
iniquitatis 

 

Paolo Sorteni 

Abstract 
 

Questo contributo indaga un argomento che ha rappresentato un problema 

difficile per i filosofi medievali e con cui si è misurato anche Francesco 
d’Appignano: il primo peccato dell’angelo e la sua conseguente caduta. Il tema 

è affrontato dal teologo nella questione 47 del commento al Secondo Libro 
delle Sentenze, dove il Doctor Succintus si chiede se sia possibile per la volontà 

agire contro un giudizio razionale formulato dall ’intelletto. Gli editori del testo 
di Francesco hanno già trattato il contenuto di questa questione, riassumendola 

nei suoi passaggi fondamentali; qui, partendo dal lavoro già svolto da questi 
specialisti, si propone un esame più approfondito del tema, per confermare 

l’appartenenza dell’appignanese alla scuola “volontarista” e il suo debito nei 
confronti del maestro Giovanni Duns Scoto. A tal fine, in relazione al pensiero 

di Francesco, si sono confrontate le opposte opinioni di due autori “intellettua-
listi”, Tommaso d’Aquino e Goffredo di Fontaines.  

 
This paper is dedicated to a topic that represented a difficult problem for 

medieval philosophers and with which Francis of  Marchia also struggled: the 
first sin of  the angel and his consequent fall. The issue is addressed by the the-

ologian in question 47 of  the commentary on the Second Book of  Sentences, 
where Doctor Succintus asks the question whether it is possible for the will to act 

against a rational judgement formulated by the intellect. The editors of  Francis’ 
text have already dealt with the content of  this question, summarising it in its 

fundamental passages; here, starting from the work already done by these spe-
cialists, we wish to propose a closer examination of  the specific theme men-

tioned earlier, so as to confirm Francis of  Marchia’s belonging to the “volunta-
rist” school and his debt to his master John Duns Scotus. To do this, we have 

analysed the opinions of  two “intellectualist” authors, whom we have com-
pared with Francis on the same issue of  interest to us: Thomas Aquinas and 

Godfrey of  Fontaines. 



34   PAOLO SORTENI 

[…] vedevo Satana cadere dal cielo come folgore . 
(Lc 10,18) 

 

Questo contributo è dedicato a una tematica che ha rappresentato un 
problema piuttosto spinoso per i filosofi medievali e con la quale si è mi-
surato anche Francesco d’Appignano: il primo peccato dell’angelo e la 
sua conseguente caduta. Si tratta di una notevole sfida teorica e concet-
tuale connessa, quasi collateralmente, a una serie di argomenti fonda-
mentali all’interno della teologia e dell’etica cristiana. Rispondere alla 
domanda su come sia stato possibile che esseri superiori, creature forma-
te da puro spirito e intelligenza, abbiano potuto anch’esse peccare al pari 
degli uomini, equivale a porsi interrogativi legati, inevitabilmente, a una 
qualche visione della teodicea e, in ambito antropologico, dell’origine 
dell’agire morale. Tutto questo è stato spesso indagato alla luce di un 
confronto tra Adamo e Satana; ovvero, tra le prime due creature, una 
umana e l’altra angelica, alle quali può essere imputata la responsabilità di 
aver introdotto il male in un mondo pensato, in origine, buono e perfetto 
dal Dio della Genesi. Ragionare sulla questione della caduta angelica signi-
fica, anche, scandagliare una “ipotesi euristica” della ragione: il caso di 
Adamo e dell’angelo, soggetti che non sono stati educati e, perciò, privi 
di habitus, diventa un “esercizio filosofico” che consente di trarre delle 
logiche conclusioni in merito alla natura della libertà umana, indagata a 
partire da una psicologia dell’agire morale. Semplificando molto, possia-
mo affermare che, da Agostino in avanti, quest’ultima è stata studiata a 
partire dalla relazione tra intelletto e volontà, le due principali facoltà 
dell’anima preposte alla scelta libera rispetto alle quali Francesco ha cer-
cato di trovare una mediazione e un equilibrio, fornendo la propria ri-
sposta originale. Al centro della questione 47 del commento al Secondo 
Libro delle Sentenze il Doctor Succintus pone questa domanda: è possibile 
per la volontà agire contro un giudizio razionale formulato dall’intelletto? 
Gli editori del testo di Francesco, Tiziana Suarez-Nani, William Duba, 
Delphine Carron e Girard J. Etzkorn, si sono già occupati del contenuto 
di questa questione, riassumendola nei suoi passaggi fondamentali; in 
questa sede, prendendo le mosse dal lavoro già svolto da questi speciali-
sti, si vuole proporre un approfondimento rispetto alla tematica specifica 
accennata poc’anzi, in modo tale da confermare l’appartenenza di Fran-
cesco d’Appignano alla scuola “volontarista” e il suo debito nei confronti 
del maestro Giovanni Duns Scoto. Al fine di far emergere la posizione di 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   35 

Francesco e di rendere la sua dottrina ancora più apprezzabile, nel corso 
di questo scritto si prendono in analisi le opinioni di due autori “intellet-
tualisti” a proposito del peccato angelico, ossia, Tommaso d’Aquino e 
Goffredo di Fontaines, considerate imprescindibili dal teologo appigna-
nese stesso. In questo modo, all’interno dell’ultimo paragrafo, è stato 
possibile operare un confronto tra i vari autori studiati, seguito da una ri-
flessione di natura, per così dire, ermeneutica che, ci auguriamo, possa 
risultare significativa anche per il lettore contemporaneo. 

1. «[…] quaero cur non accepit: aut quia non potuit, aut quia non voluit» 1 

Le domande di partenza che idealmente hanno mosso gli autori stu-
diati sono trampolini di lancio per poter comprendere le loro diverse 
dottrine e potrebbero essere così formulate: come è possibile che un 
soggetto abdichi intenzionalmente a un giudizio razionalmente formulato 
dal suo stesso intelletto? Nel caso dell’azione incontinente (akrasia), che 
ruolo ricoprono le passioni all’interno del processo psicologico che pre-
cede la scelta? A quale facoltà decisionale va imputata la maggior respon-
sabilità dell’azione morale, alla ragione oppure alla volontà? In altre paro-
le, si tratta di tornare al celebre dilemma, già individuato dai filosofi greci, 
prima da Platone e, in un secondo momento, ripreso da Aristotele, del 
cosiddetto “intellettualismo etico” socratico. Secondo questa prospettiva, 
l’uomo che compie il male agisce per ignoranza del bene, affermazione 
che, potrebbe essere interessante notare, sembrerebbe essere sostenuta 
dal Cristo morente sulla croce quando, di fronte al peccato commesso 
dai suoi persecutori, esclama: «Padre perdonali perché non sanno quello 
che fanno»2.  Ogni teologo, infatti, ritiene impossibile che una creatura 
possa volere il male in sé poiché, come emerge anche dallo studio del 

 
1 La citazione integrale del titolo del paragrafo è: «si enim vis assere deum illi ideo non 

dedisse quia non accepit, quaero cur non accepit: aut quia non potuit, aut quia non voluit». 
È utile al fine di introdurre il tema del primo peccato dell’angelo alla luce della contesa tra 
intellettualisti e volontaristi nel XIII secolo. Cfr. Anselmo, Opere filosofiche, a cura di S. Van-
ni Rovighi, Roma-Bari 2008, p. 184. Per approfondimenti sul De Casu Diaboli: M. Parodi, 
M. Rossini, Libertà necessaria e libertà contingente in Anselmo d’Aosta, «Rivista di Storia della Fi-
losofia», 68 (2013), pp. 43-64. 

2 Lc 23,33-34. 



36   PAOLO SORTENI 

pensiero di Francesco, il fine ultimo per ogni essere creato rimane natu-
ralmente, ossia necessariamente, la contemplazione di Dio3. Tutto ciò è 
spesso legato al concetto di sinderesi, che descrive la naturale inclinazione 
dell’uomo al bene in quanto creatura pensata a immagine e somiglianza 
di Dio4. Tuttavia, se il peccato o l’akrasia (intemperanza) consistono so-
lamente in qualche errore di valutazione, ovvero, nella scelta sbagliata di 
un bene particolare non adatto al conseguimento di quello universale più 
elevato, come è possibile ritenere un soggetto responsabile delle proprie 
azioni? E che dire nel caso dell’angelo caduto, laddove l’intelligenza so-
praffina di quest’ultimo impedisce qualsiasi possibile sovrapposizione tra 
errore di ragione e azione malvagia? 

Nel corso del XIII secolo il tentativo di risoluzione ha dato avvio a 
una vera e propria contesa ideologica tra due prevalenti correnti di pen-
siero: quella “volontarista”, tipica della scuola francescana di matrice 
prevalentemente agostiniana, che sosteneva il primato della volontà 
sull’intelletto; e quella “intellettualista”, tipica della scuola domenicana e 
dei maestri delle Arti, la quale, fortemente influenzata da una riscoperta 
dell’Etica Nicomachea aristotelica (in particolar modo del VII libro 
sull’akrasia), asseriva il predominio dell’intelletto sulla volontà. 
Quest’ultima, sosteneva il primato assoluto dell’intelletto dal momento 
che, nella scelta morale, è sempre l’oggetto conosciuto dalla facoltà intel-
lettiva a determinare l’azione, secondo il principio aristotelico per il quale 
“tutto ciò che si muove è mosso da altro” e secondo il principio per cui è 
impossibile volere qualcosa che non si conosce. I limiti di questa pro-
spettiva, tuttavia, sono rappresentati dal fatto che la volontà, sede del li-

 
3 Bisognerà aspettare il pensiero di Occam perché la possibilità che la volontà possa 

desiderare il male sub ratione mali inizi ad essere contemplata. Cfr. G. Alliney, Velle malum ex 
pura libertate: Duns Scoto e la banalità del male, «Etica & Politica», 4 (2002) 2 (online: 
<http://hdl.handle.net/10077/5491>, ult. cons. 06/09/2025). Cfr. V.S.C. Braekman, Oc-
kham et la possibilité de vouloir le mal “sub ratione mali”, in La volontarietà dell’azione tra Antichità e 
Medioevo, a cura di F. De Luise e I. Zavattero, Trento 2019, pp. 569-597.  

4 È interessante notare il fatto che il concetto di sinderesi, così fondamentale e presente 
nella filosofia e teologia del Medioevo a partire dalla metà dell’Ottocento circa, comincia 
ad eclissarsi proprio negli anni in cui scrive Francesco; all’interno della sua opera, infatti, 
per quanto ci risulta, non è presente alcun riferimento a questo concetto. In merito ad un 
percorso che traccia la storia della sinderesi dalle sue origini fino alla sua scomparsa: M. 
Leone, Sinderesi. La conoscenza immediata dei principi morali tra Medioevo e Prima Età Moderna, 
Roma 2020. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   37 

bero arbitrio, si troverebbe in questo modo a essere necessitata 
dall’intelletto stesso; per questo motivo, tale modo di intendere l’agire 
morale verrà etichettato con il nome di “determinismo psicologico”. Il 
dibattito si esacerbò ulteriormente dopo diverse condanne ecclesiastiche, 
prima tra tutte quella promulgata nel 1277 dal vescovo di Parigi Étienne 
Tempier5. 

Per dare un’idea della portata e dell’ampiezza della questione, si pensi 
a quanto afferma Dante nel canto XXVIII del Paradiso: «quinci si può 
veder come si fonda l’esser beato ne l’atto che vede, non in quel ch’ama, 
che poscia seconda»6. Infatti, in questo passaggio, al pari, come vedremo, 
sia di Tommaso sia, soprattutto, di Goffredo, il poeta sembrerebbe so-
stenere un primato della contemplazione razionale legata al verbo “vede-
re”, rispetto alla volontà rappresentata, invece, dal verbo “amare”. Evi-
dentemente il dualismo intellettualismo-volontarismo non è altro che una 
schematizzazione approssimativa, utile solamente per inquadrare due 
tendenze di fondo che, tuttavia, molto spesso sfumarono una nell’altra, 
rendendo impossibile qualsiasi facile distinzione. È stato osservato che lo 
stesso Tommaso, considerato padre degli intellettualisti, nelle opere della 
maturità fu portato ad attenuare alcune delle proprie intuizioni verso un 
volontarismo di tipo “moderato”7.  

 
5 Il 7 marzo 1277 il vescovo di Parigi proibì l’insegnamento di 219 tesi filosofiche di 

carattere vario, tratte non solo dalle opere aristoteliche, ma anche da testi di altri autori, fra 
i quali Sigieri di Brabante, Boezio di Dacia e lo stesso Tommaso d’Aquino. La maggior 
parte degli articoli condannati riguardavano questioni in materia di filosofia naturale e me-
tafisica, ma vi furono anche alcune proposizioni di carattere morale. Per fare un esempio, 
si consideri la propositio magistralis di Egidio Romano, riabilitata solamente nel 1285/1286: 
Non est malitia in voluntate nisi sit error vel aliqua nescientia in ratione. Cfr. D. Piché, La condamna-
tion Parisienne de 1277 Nouvelle édition du texte latin: Traduction, Introduction et Commentaires , Pa-
rigi 1999. 

6 D. Alighieri, Commedia. Paradiso, a cura di E. Pasquini e A. Quaglio, Milano 2014, p. 
489 (XXVIII, 109-111). 

7 Tommaso d’Aquino è considerato, dalla maggior parte degli specialisti, il padre della 
corrente intellettualista del XIII secolo da un punto di vista storico; più problematica, tut-
tavia, è l’individuazione della sua dottrina da un punto di vista teorico: molti studiosi (cfr. 
Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels in Medieval Philosophy, Cambridge 2021) mettono in 
dubbio lo stesso concetto di “intellettualismo tomistico”, date le rilevanti concessioni al 
volontarismo che si riscontrano all’interno del De Malo e della Summa Theologiae. Di stampo 
più spiccatamente razionalistico sono, invece, le dottrine di Sigieri di Brabante e Goffredo 
di Fontaines. Anche nel caso della corrente volontarista sarebbe un errore mettere sullo 

 



38   PAOLO SORTENI 

Nel corso di questo lavoro, allora, vedremo come la questione della 
caduta angelica abbia posto una maggiore criticità proprio per 
l’approccio intellettualistico e come Francesco d’Appignano, facendosi 
promotore di un volontarismo che potremmo definire “radicale”, risolva 
le problematicità intrinseche a questa verità di fede. 

Al fine di inquadrare le varie questioni in modo schematico, ci è utile 
ricorrere a un testo di Tobias Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels in 
Medieval Philosophy8, nel quale si individuano quattro principali grandi 
problemi relativi all’argomento del peccato angelico: 

 

Infallibility problem: as purely intellectual natures, angels seem unable to experi-
ence any cognitive deficiency; so if a sinful act presupposes a cognitive deficiency, 

then angels cannot sin. […] Blameless ignorance dilemma: Blameless ignorance excus-

es from sin, and culpable ignorance cannot cause the first sin. […] Blameless igno-
rance problem: Angels cannot have any culpable ignorance before their first sin; so if a 

sinful act presupposes a culpable cognitive deficiency, then angels cannot sin. […] 

Control problem: Angels cannot know otherwise; so if their actions follow their 
knowledge, they cannot act otherwise; and since sin presupposes the ability to act oth-

erwise, angels cannot sin9. 
 

Ciascuno di questi problemi, desunti da vari autori provenienti dalle 
diverse scuole di pensiero, rimanda al medesimo dilemma: come è possi-
bile compiere il male anche sotto condizioni psicologiche ideali. Gli an-
geli possiedono un’intelligenza superiore e, essendo fatti di puro spirito, 
non possono far esperienza di alcun conflitto tra il desiderio razionale e il 
desiderio sensibile. Inoltre, come ben sottolinea Hoffmann, in quanto 
persone la cui scelta cruciale è avvenuta poco tempo dopo il loro venire 
al mondo, la loro decisione non può nemmeno essere dipesa dalla for-
mazione di un cattivo o di un buono carattere, né da un’”educazione” 
(habitus) di qualsivoglia genere. Alcuni teologi medievali sostengono che 
gli angeli hanno ricevuto tutta la conoscenza da loro naturalmente rag-

 
stesso piano le dottrine di Enrico di Gand, Pietro di Giovanni Olivi e Giovanni Duns Sco-
to, per citare qualche esempio, opponendole indistintamente a quelle degli avversari di par-
te intellettualista. Enrico di Gand, tuttavia, nonostante la scuola volontarista sia al suo in-
terno altamente diversificata, è considerato, per la radicalità della sua dottrina, il massimo 
rappresentante di questa tendenza di pensiero.  

8 T. Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels in Medieval Philosophy, Cambridge 2021. 
9 Ibid., p.199. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   39 

giungibile insieme alla loro stessa creazione, fatta eccezione per la cono-
scenza dei contingenti futuri, che ottengono quando il futuro diventa 
presente. Perciò, non dipendendo dagli angeli l’aumento e il controllo 
della loro conoscenza, essi non controllano neppure se un oggetto cono-
sciuto provochi il loro atto. Dati questi presupposti, sembrerebbe che gli 
angeli non possano peccare o, quand’anche potessero farlo, non sembre-
rebbe essere giusto imputare ad essi la causa del loro errore. All’interno 
dei prossimi paragrafi vedremo, allora, come gli autori presi in considera-
zione abbiano cercato di proporre delle possibili soluzioni a queste pro-
blematiche. In particolare, vedremo come la questione 63 della Summa 
Theologiae di Tommaso d’Aquino, la cui tesi è portata all’estremo dalla 
questione 7 del Quodlibet 6 di Goffredo di Fontaines, ci fornisca un buon 
termine di paragone per soffermarci e approfondire la questione 47 di 
Francesco d’Appignano, la quale, tiene implicitamente in considerazione 
tanto l’approccio di Tommaso quanto quello di Goffredo. 

2. Tommaso d’Aquino e l’absentiam considerationis 

Analizzeremo ora la dottrina del peccato angelico in Tommaso 
d’Aquino, per poi esaminare la lettura estremizzata che della stessa tema-
tica propone Goffredo di Fontaines. Per comprendere la ragione di que-
sta lunga premessa all’analisi della questione di Francesco si pensi che, 
all’interno del commento dell’appignanese al solo Secondo Libro delle 
Sentenze, Tommaso e Goffredo sono citati in modo implicito, rispettiva-
mente, 25 e 6 volte. Sarà utile, dunque, al fine di intuire la forza e la pro-
fondità della posizione del francescano, analizzare lo sfondo sul quale si 
staglia e con il quale si confronta, in modo da avere una più ampia pano-
ramica sia del contesto sia delle sue problematiche e così da poterne, fi-
nalmente, apprezzare l’originalità.  

Nel trattare le varie contraddizioni insite nella nozione di peccato an-
gelico, Tommaso d’Aquino, anche grazie a un impiego migliore della teo-
ria dell’azione di Aristotele, porta la discussione a un livello filosofico più 
elevato rispetto ai teologi che l’hanno preceduto.  

All’interno della questione 63 del primo libro della Summa Theologiae, 
testo composto con finalità didattiche tra il 1265 e il 1273, in un periodo, 
dunque, piuttosto avanzato della produzione del teologo, il Doctor Angeli-



40   PAOLO SORTENI 

cus prende le mosse da un duplice argomento riguardo al rapporto tra gli 
angeli e il male: il primo riguarda la colpa e il secondo la pena. Riguardo 
al primo si pongono nove quesiti, tre dei quali ci interessano particolar-
mente: «primo, utrum malum culpae in angelo esse possit. Secundo, 
cuiusmodi peccata in eis esse possunt. Tertio, quid appetendo angelus 
peccavit»10.  

La risposta alla prima domanda, se gli angeli possano peccare, anche 
solo in quanto verità rivelata («nei suoi angeli trova difetti»11) è chiara-
mente affermativa. Nonostante dunque la nostra ragione naturale sembri 
suggerirci il contrario, gli angeli possono peccare e Tommaso d’Aquino 
riprende l’idea, già esposta nel suo commento alle Sententiae, che gli angeli 
abbiano peccato non per un giudizio sbagliato (ignorantiam), ma piuttosto 
per una mancanza di considerazione (absentiam considerationis). Se nelle 
trattazioni più giovanili la questione di che cosa gli angeli omisero di con-
siderare era stata lasciata in sospeso, Tommaso finalmente chiarisce an-
che ciò che queste creature trascurarono: la regola della Volontà Divina 
(regulam divinae voluntatis) mediante la quale il loro volere avrebbe dovuto 
essere regolato. Gli angeli, infatti, non possono peccare secondo natura, 
tuttavia, come spiega il nostro autore, agire contro la propria natura è 
l’essenza stessa del peccato, che si manifesta in tutti gli esseri dotati di li-
bero arbitrio. In questo caso, dunque, l’accezione di “natura”, piuttosto 
che “necessità”, sembra esprimere una sorta di “inclinazione naturale”. 

È importante sottolineare la funzione psicologica di questa non consi-
derazione della regola nel peccato angelico; Tommaso traccia il parallelo 
tra l’ignoranza di un adultero e la non considerazione degli angeli malvagi, 
suggerendo che la tesi della carenza socratica si applica a entrambi i casi: 

 
Errat quidem adulter in particulari, eligens hanc delectationem inordinati actus 

quasi aliquod bonum ad nunc agendum, propter inclinationem passionis aut habitus; 
etiam si universali non erret, sed veram de hoc sententiam teneat12. 

 

Si suggerisce che proprio come l’adultero non avrebbe peccato se 
avesse conosciuto meglio, così anche gli angeli non avrebbero peccato se 
avessero prestato attenzione alla regola divina. Tuttavia, gli angeli, a dif-

 
10 Thomas de Aquino, Summa Theologiae, a cura dei Frati Domenicani, Bologna 2014, p. 698. 
11 Gb 4,18. 
12 Thomas de Aquino, Summa Theologiae cit, p. 700. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   41 

ferenza degli uomini, non possono peccare allo stesso modo poiché, in 
essi, non sono riscontrabili passioni “fisiche” che possano annebbiare la 
ragione o l’intelletto.  

La seconda domanda allora, riguarda proprio quali tipi di peccati pos-
sano commettere le creature celesti. Tommaso sostiene che il bene che 
gli spiriti peccatori desiderarono fosse la felicità completa, che intende-
vano ottenere con il loro potere naturale. Secondo la regola divina, inve-
ce, la felicità completa doveva essere ottenuta come dono elargito libe-
ramente dalla grazia divina. Dal momento che nei demoni non si posso-
no trovare peccati che riguardino un compiacimento di tipo fisico, va da 
sé che una creatura spirituale non possa compiacersi di beni materiali; è 
necessario, perciò, cercare tra quei beni che si possono trovare negli esse-
ri spirituali. I beni spirituali, tuttavia, così il frate domenicano prosegue la 
propria argomentazione, non possono essere considerati peccato in 
quanto desiderati, ma poiché desiderati in modo sbagliato, appunto, ri-
spetto ad una regola data: 

 
Spiritualem autem naturam affici non contingit ad bona quae sunt propria corpori, 

sed ea quae in rebus spiritualibus inveniri possunt […] In spiritualibus autem bonis 

non potest esse peccatum dum aliquis ad ea afficitur, nisi per hoc quod in tali affectu 
superioris regula non servatur13. 

 

L’Aquinate, dunque, identifica l’inosservanza della regola superiore 
con il peccato di superbia, «et hoc est peccatum superbiae»14, alla quale 
seguì immediatamente l’invidia.  

Per quanto concerne la terza domanda, che riguarda che cosa abbia 
desiderato il demonio, si formula un argomento di apertura che pone una 
grande difficoltà riguardo al peccato angelico: gli angeli non potevano 
peccare volendo il male in quanto tale, poiché il male sotto l’aspetto del 
male è al di fuori della portata della volontà; né potevano peccare volen-
do il male sotto l’aspetto del bene, perché scambiare un male per un be-
ne è impossibile per il loro intelletto, il quale, almeno prima del loro pri-
mo cruciale peccato, non poteva errare. Di conseguenza, essi potevano 
peccare solo volendo un vero bene. Ma che cosa ha desiderato, dunque, 
il demonio? Secondo Tommaso il demonio ha desiderato essere come 

 
13 Ibid., p. 702. 
14 Ibid. 



42   PAOLO SORTENI 

Dio. La somiglianza con Dio, però, essendo il fine a cui tutte le creature 
tendono, può essere intesa sia come una semplice somiglianza sia come 
una vera uguaglianza. Il secondo caso va necessariamente respinto per-
ché è impossibile che un essere finito abbia desiderato essere infinito, ciò 
implicherebbe una forma di contraddizione contraria sia al desiderio na-
turale che all’intelligenza angelica: in ogni cosa, infatti, è riscontrabile una 
tendenza naturale a preservare il proprio essere («desiderium ad conser-
vandum suum esse»15), che non si conserverebbe qualora si venisse tra-
sformati in un’altra natura. Detto altrimenti, non si potrebbe desiderare 
di diventare come un altro essere poiché, prima di ottenere ciò che si de-
siderava, si cesserebbe di esistere. Inoltre, Tommaso aggiunge un impor-
tantissimo assunto intellettualista che non verrà completamente negato 
nemmeno dai volontaristi più radicali, ovvero, che per desiderare qualco-
sa è necessario averne prima cognizione. Eppure, è impossibile per un 
essere finito avere cognizione dell’infinito (Dio): 

 

Illud enim quod non cadit in apprehensione, non cadit in appetitu, cum bonum 

apprehensum moveat appetitum vel sensibilem vel rationalem, vel intellectualem (in 
solo enim hiuismodi appetitu contingit esse peccatum). Sed creaturam aliquam esse 

aequalem Deo, non cadit in apprehensione, implicat enim contradditionem, quia ne-

cesse est finitum esse infinitum, si aequatur inifnito. Ergo angelus non potuit appetere 
essere ut Deus16. 

 

Escluso che l’angelo abbia desiderato di essere uguale a Dio, rimane 
dunque la sola possibilità che egli abbia desiderato di essergli simile. De-
siderare di essere simili a Dio, tuttavia, non deve essere intesa come una 
volizione di per sé negativa, anzi, come detto poc’anzi, si tratta proprio 
del fine ultimo a cui tutte le creature tendono. Concludendo il ragiona-
mento, l’unica soluzione possibile è che il diavolo peccò non rispetto a 
quelle perfezioni nelle quali era chiamato ad assomigliare a Dio, ma poi-
ché volle raggiungere la beatitudine ultima attraverso le proprie forze, 
senza attendere la grazia divina. Possiamo quindi supporre che, se Luci-
fero avesse considerato la regola, avrebbe potuto riconoscere che 
l’ordine impartitogli da Dio fosse migliore delle sue stesse intenzioni. 
Considerando la regola egli avrebbe potuto concludere, per intelletto o 

 
15 Ibid., p. 704. 
16 Ibid., p. 703. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   43 

per fede, che osservandola non avrebbe avuto che da guadagnarci. Infat-
ti, sempre secondo Tommaso, se Lucifero non avesse peccato avrebbe 
ottenuto proprio ciò che desiderava disordinatamente. Allo stesso modo, 
possiamo immaginare che persino lo stesso Adamo avrebbe potuto 
mangiare la mela e ottenere la conoscenza dell’albero della vita, ma sola-
mente dopo averla ricevuta per grazia e non grazie alle proprie forze. 
Tommaso sostiene questa idea con un’affermazione, spesso citata, de-
sunta dal De casu diaboli di Anselmo di Canterbury: «desiderava ciò che 
avrebbe ottenuto se avesse perseverato (stetisset)»17. Tirando le fila del di-
scorso possiamo dire, riprendendo la lettura del lavoro di Tobias Hoff-
mann, che l’idea di “non considerazione della regola” possiede una du-
plice funzione: da un lato, riguardo alla teoria morale, spiega perché il de-
siderio di qualcosa di veramente buono possa risultare cattivo; dall’altro, 
riguardo alla psicologia morale, propone una soluzione al problematico 
requisito di una qualche deficienza cognitiva sottesa a una scelta sbaglia-
ta. Secondo Tommaso, il fatto che gli angeli malvagi abbiano peccato 
senza considerare la regola divina non significa né che abbiano commes-
so un errore di ragione né che abbiano peccato inavvertitamente. Essi, 
infatti, non possono che essere stati pienamente consapevoli di aver 
commesso un “peccato mortale”. Inoltre, non ragionando in modo di-
scorsivo, non possono che conoscere qualcosa senza subito essere al cor-
rente di tutte le implicazioni alle quali una scelta conduce; così, quando 
mancano di riferire a Dio un bene desiderato, devono essere consci che 
questo fallimento possa comportare un allontanamento dallo stesso. Tut-
tavia, non avendo a disposizione i contingenti futuri, che conoscono solo 
nel momento in cui diventano presenti, essi non possono prevedere con 
certezza come si comporterà Dio dall’alto della propria imperscrutabile e 
misteriosa libera volontà. Ecco perché il peccato angelico è stato parago-
nato da alcuni studiosi a una forma di scommessa18. Un’altra metafora 
piuttosto convincente ci è infine fornita, ancora una volta, dallo stesso 
Hoffmann: il racconto di Tommaso d’Aquino sulla non considerazione 
nel peccato angelico può essere paragonato a persone che danneggiano 
un nuovo dispositivo tecnologico non avendone letto il manuale di istru-

 
17 Ibid., p. 705. 
18 Parodi, Rossini, Libertà necessaria e libertà contingente cit., pp. 43-64. 



44   PAOLO SORTENI 

zioni19. Ciò accade non perché leggano il manuale e ne trascurino inten-
zionalmente le istruzioni, né perché non siano a conoscenza 
dell’esistenza del manuale, ma piuttosto perché si sentono, orgogliosa-
mente, sicuri di poter utilizzare il dispositivo senza ulteriori istruzioni. La 
domanda, allora, rimane legata al cercare di capire se la non considera-
zione della regola sia essa stessa un peccato (di omissione negligente), se 
il peccato sia solo l’atto non regolato che ha seguito la mancanza di con-
siderazione, o se siano peccato sia l’atto sia la non considerazione che lo 
ha reso possibile. In altre parole, il demonio ha peccato prima di omis-
sione o prima di orgoglio? La domanda sembra, almeno per quanto con-
cerne la Summa Theologiae, rimanere in sospeso. 

3. La simplex nescientia in Goffredo di Fontaines 

Goffredo di Fontaines può essere considerato un intellettualista “radi-
cale” e il maestro secolare più importante di fine XIII secolo 20. Maestro 
a Parigi già nel 1286 e almeno fino al 1292, fu una delle personalità più 
eminenti ad intervenire in tutte le questioni filosofiche e teologiche più 
controverse degli ultimi decenni del secolo, in un contesto in cui 
l’aristotelismo aveva ormai messo in crisi l’agostinismo. Abbiamo nume-
rosi suoi Quodlibeta e alcune Quaestiones ordinariae. Ancora più di Tomma-
so, Goffredo rimase fedele ad un impianto metafisico di matrice aristote-
lica; proprio per questo motivo, si scontrò con una verità rivelata che 
doveva essere accettata per fede: la caduta angelica. L’unica discussione 
di Goffredo di Fontaines sul peccato angelico che ci è pervenuta è una 
breve risposta a un argomento di apertura all’interno del suo Quodlibet 
VI, Quaestio 7. Questa domanda contiene una lunga discussione 
sull’impossibilità dell’auto-movimento. Contro l’idea di Goffredo secon-
do cui il movimento sia possibile solo dove il motore e il mosso sono in 
soggetti distinti, alcuni autori, citati dallo stesso teologo tomista, fanno 
riferimento alla cognizione angelica e al peccato angelico come controe-
sempi: un angelo che, tramite una specie intelligibile, comprende qualco-

 
19 Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels cit., p. 209. 
20 Goffredo nasce probabilmente a Fontaines-les-Hozémont (principato di Liegi) nella 

prima metà del sec. XIII e muore a Parigi dopo il 1303. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   45 

sa in potenza, si muove a capire la cosa in realtà; dunque, un angelo mal-
vagio produce in sé stesso una volontà malvagia. Il problema implicito in 
questo argomento è il “problema del controllo” della conoscenza: se gli 
angeli devono essere incolpati per il loro peccato, allora non possono 
aver subito il male, ma deve essere spettato a loro avere una volontà 
malvagia o meno. Tuttavia, poiché Goffredo nega che movente e com-
mosso possano coesistere nello stesso soggetto, egli deve rifiutare l’idea 
che la volontà degli angeli malvagi abbia causato la loro scelta volontaria 
sbagliata. All’interno del Quodlibet VI Quaestio VII, infatti, è più volte ripe-
tuto che la volontà non muove se stessa, ma è mossa da un oggetto che 
ha conosciuto come buono secondo il modo e la forma dell’intelletto: «et 
sic voluntas non movet se, sed movetur a bono apprehenso secundum 
modum et formam apprehensionis»21. 

La preoccupazione e lo scopo principale di Goffredo è quella di non 
contraddire i principi primi della metafisica aristotelica per cercare, così, 
di far coincidere le verità rivelate e l’etica, salvaguardando, cioè, sia la ca-
duta angelica sia la responsabilità morale dell’uomo, ovvero, la libertà 
della volontà. Per quanto le verità rivelate sembrino essere in contraddi-
zione con esse, dunque, la sfida intellettuale consiste proprio nella ricerca 
di una soluzione di compatibilità. Infatti, come afferma il nostro autore 
in un passaggio emblematico, sono i principi primi della metafisica che 
devono rimanere immutati ed è semmai l’etica a doversi adattare, non vi-
ceversa; è proprio in questo ribaltamento di priorità che Goffredo segna 
uno scarto rispetto ai suoi predecessori: 

 
Tamen ad praedictas dubitationes dissolvendas primo supponimos quod, quia ali-

qua principia esse certissima oportet, alioquin nihil etiam posset per ea investigari, 

communia ergo illa principia metaphysicae, quae quodam modo est omnis scientia, 
debent in qualibet scientia speciali supponi; et ideo quia ex metaphysica hoc scire de-

bemus quod unum et idem non potest esse in actu et potentia et quod illud quod est 

in potentia ad aliquid non potest se reducere ad actum secundum illud et hoc pertinet 
ad metaphysicam, quia est commune omni enti, ideo hoc debemus supponere circa 

angelos et circa animam et, hoc supposito, alia quae ad ipsam animam specialiter per-
tinent investigare, nec propter ignorantiam vel dubitationem circa posteriora debemus 

certissima et prima negare. Si ergo alicui videatur quod, supposito quod voluntas non 

moveat se ipsam, difficile sit servare libertatem quam sua aestimatione vult ponere in 

 
21 Godefridus de Fontibus, Les quodlibet cinq, six et sept, éd. par M. De Wulf et J. Hoff-

mans, Louvain 1914, in particolare quodlibet VI quaestio VII, p. 163. 



46   PAOLO SORTENI 

voluntate sicut placet ex hoc posteriori, non debet procedere ad negationem priorum 
et certorum, sed propter certitudinem priorum quae supponere habet debet studere 

quomodo illis posteriora concordet22. 

 

Questi principi primi desunti dalla Metafisica e a cui Goffredo fa rife-
rimento sono, soprattutto, proprio il fatto che una cosa non può muove-
re se stessa e che, di conseguenza, l’attivo e il passivo non si possono 
trovare nella medesima sostanza. L’unica eccezione a questo, per così di-
re, assioma, è quello di una sostanza eterogenea composta al suo interno 
da più parti; infatti, anche se in un senso molto specifico, si può dire che 
un animale si muove da sé. In questo, Goffredo dà avvio al proprio ra-
gionamento muovendo una critica tanto alla filosofia del suo maestro, 
Enrico di Gand, quanto a quella di Anselmo d’Aosta. Infatti, proprio per 
le motivazioni che abbiamo presentato poc’anzi, la volontà, la quale non 
è una sostanza eterogenea ma è di una sola e semplice natura, non potrà 
mai muoversi da sola, né interamente né per una qualche affezione o di-
sposizione esistente in se stessa. Essa, in poche parole, non è causa pri-
ma, ma nemmeno propriamente mossa dall’intelletto; eppure, per Gof-
fredo, come già anche per Tommaso, è l’intelletto ad avere preponderan-
za sulla volontà poiché, senza una considerazione preliminare 
dell’oggetto, la volontà non potrebbe essere spinta a volere niente ma 
rimarrebbe, di per sé, neutrale di fronte a qualsiasi scelta.  

Riassumendo brevemente la sua dottrina, per Goffredo la volontà non 
muove se stessa ma è mossa dall’oggetto dell’apprensione intellettiva. La 
volontà, dunque, necessita di essere determinata da altro ed è indifferente 
solo rispetto alle sue specifiche volizioni. L’oggetto valutato dal giudizio 
pratico muove la volontà come causa efficiente. Infatti, se la volontà 
muovesse se stessa, opponendosi al giudizio pratico dell’intelletto, il suo 
volere non tenderebbe verso alcun oggetto e l’intelletto non avrebbe ne-
cessità di svolgere la sua funzione. Al contrario, la volontà può tendere o 
allontanarsi solo da ciò che il giudizio pratico dell’intelletto le presenta 
come desiderabile o non desiderabile. Dunque, dal momento che la vo-
lontà controlla l’azione dell’intelletto, ma solo in virtù del precedente 
giudizio pratico dell’intelletto, l’unica potenza propriamente autonoma è, 

 
22 Ibid., p. 170. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   47 

appunto, il solo intelletto23. A parere di Goffredo, perciò, il contenuto 
del giudizio pratico dipende solo indirettamente e incidentalmente dalla 
volontà, nella misura in cui essa causa una disposizione virtuosa o viziosa 
che influenza la propria deliberazione pratica24. 

Detto questo, rispetto a Tommaso, Goffredo insiste maggiormente 
sull’importanza dell’oggetto, che è la prima vera causa a mettere in atto la 
catena di causazioni che hanno come punto di arrivo l’atto di volizione e 
della scelta. Tutto ciò, tuttavia, non rappresenta un problema per il teo-
logo, poiché, come spiega in questo passaggio, la volontà non è causata 
in modo assoluto dall’intelletto e il fatto che tanto l’intelletto quanto la 
volontà siano causate dall’oggetto non rappresenta una necessità; la vo-
lontà, in ultima istanza, può sempre volere o non volere quell’oggetto 
che l’ha messa in moto e, dunque, rimanere libera: 

 
Unde quantum ad praesens est dicendum quod voluntas proprie et per se non mo-

vet intellectum nec e converso, sed obiectum quod intellectum movet ad actum intel-
lectionis movet etiam volun- tatem ad actum volitionis. Unde, pro tanto intellectus 

movet voluntatem in quantum voluntas non fit in actu a suo obiecto nisi natura saltim 

prius intellectus factus sit in actu ab eodem obiecto. Unde unum et idem obiectum se-
cundum rem efficit duplicem actionem ordine naturae, tamen prius unam quam alte-

ram, sed simul tempore in eodem subiecto, id est in anima ratione dictarum eius po-
tentiarum, scilicet intellectus et voluntatis […] Quia ergo habens voluntatem potest, 

per notitiam universalem quam habet circa defectum omnis boni defectivi divertere 

intellectum ad aliud considerandum, et quia non movetur nisi ab apprehenso, a nullo 
tali de necessitate movetur quamdiu ratio non totaliter corrumpitur, sicut in amentibus 

et furiosis et ideo non bene videntur dicere qui dicunt quod voluntatem esse passivam 

et ipsam esse liberam non stant simul, ac si ponentes eam moveri ab obiecto nitantur 
destruere libertatem arbitrii. Si enim poneretur quod respectu cuiuslibet obiecti de ne-

cessitate absoluta moveretur, libertas arbitrii tolleretur. Sed cum ponitur moveri dicto 
modo libere et non de necessitate, quia posset non moveri ab obiecto tali in quo pos-

set considerare defectum, servatur libertas quae voluntati competit25. 

 

 
23 Cfr. Godefridus de Fontibus, Le huitième Quodlibet, Le neuvième Quodlibet, Le dixième, 

éd. par J. Hoffmann, Louvain 1924, in particolare quodlibet VIII quaestio 16; cfr. Godefridus 
de Fontibus, Les quodlibet cinq, six et sept cit., in particolare quodlibet VI quaestio 13. 

24 Cfr. Godefridus de Fontibus, Les quodlibet cinq, six et sept cit., in particolare quodlibet 
VI quaestio I, pp. 92-110. 

25 Ibid., in particolare quodlibet VI quaestio VII, p. 160. 



48   PAOLO SORTENI 

Viene salvato, in questo modo, il libero arbitrio e la libertà della vo-
lontà, infatti, come ben esemplifica Goffredo in un altro passaggio signi-
ficativo, due volontà possono essere messe a confronto, per differenza, a 
due pezzi di legno di fronte all’oggetto fiamma: lo scarto consiste nel fat-
to che se le prime possono sempre decidere, grazie alla valutazione 
dell’intelletto, se attivarsi oppure no, i secondi devono necessariamente 
prendere fuoco. Ecco dunque, che l’uomo non è mai necessitato a volere 
niente, a meno che il suo intelletto non sia stato irrimediabilmente com-
promesso, come nel caso degli irosi e dei pazzi, argomento che Goffredo 
desume dalla celebre analisi dell’akrasìa aristotelica.  

A questo punto, l’autore riporta ciò che i suoi avversari citano come 
controesempio a tutta la sua costruzione teorica, ovvero, la questione 
della caduta angelica: infatti, perché un angelo possa essere accusato di 
aver commesso un peccato, sembra che debba essere dipeso da lui il ge-
nerare in se stesso e a causa di se stesso una cattiva volontà. Goffredo 
rimane fermo sia sul fatto che essi non si possono muovere da sé, sia sul 
fatto che, proprio per questo essi, nonostante siano “sostanze separate”, 
non possono essere stati da sempre completamente in potenza o com-
pletamente in atto; in questo caso, essendo la verità rivelata in contraddi-
zione rispetto ai filosofi, bisogna propendere per la prima. Tuttavia, an-
cora una volta, laddove la verità rivelata non spiega tutto, non per questo 
bisogna contraddire i principi filosofico-metafisici: 

 

Sed cum talia quae in vita praesenti aut non possunt aut cum magna difficultate, 
etiam a paucis de quorum numero non sum, possunt per evidentiam rationis alicuius 

intelligi vel sciri; unde etiam quia casum diaboli firmissime ex fide supponimus, sed 

modum sui casus sive quomodo cadere potuit Scriptura perfecte non exprimit, licet 
illum innuat, quia etiam hoc magnam et diffusam declarationem et explanationem re-

quirit, ideo de hoc me breviter expedio dicendo quod ex casu eius non probatur quod 
idem subiecto moveat seipsum, quia non peccavit nisi spontanea voluntate appetendo 

aliquid modo quo illud appetere non debuit. Obiectum ergum apprehensum, supposi-

ta defectibilitate voluntatis et inconsideratione et alici negligentia rationis, causavit in 
eo actum volendi, quo actu peccavit ex eo quod illud obiectum appetiit modo quo non 

debuit non ex errore vel ignorantie, praecedente duratione, sed nescientia simplici ex 

defectu considerationis modi quem considerare debuisset, quam tamen nescentiam vel 
inconsiderationem sequebatur error vel ignorantia in hora qua illicite consensit. Et 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   49 

huiusmodi error vel ignorantia, licet fuerit duratione simul cum ipso consensu, natura-
liter tamen prior fuit26. 

 

Gli angeli, dunque, hanno peccato perché l’oggetto appreso 
dall’intelletto ha causato in loro l’atto del volere, scaturito non da errore 
di ragione o per una qualche ignoranza di durata precedente, ma per una 
“semplice inconsapevolezza insorta dalla mancanza di considerazione” 
del modo in cui avrebbero dovuto desiderare lo stesso oggetto. Questa 
non considerazione, poi, fu subito seguita dall’errore o dall’ignoranza nel 
momento stesso in cui l’angelo caduto diede il proprio illegittimo con-
senso a quell’oggetto di desiderio. Questa semplice inconsapevolezza, 
sebbene nella durata esistesse contemporaneamente al consenso stesso 
accordato dalla volontà, tuttavia ne fu naturaliter antecedente. In questo, 
Goffredo si rivela debitore a Tommaso e perciò si può dire che entrambi 
siano intellettualisti nell’affrontare la questione della caduta angelica: nes-
suno dei due ammette che si possa parlare di “errore di ragione”, piutto-
sto, di “negligenza di ragione”, sebbene a questa sia subito seguito un 
peccato di ignoranza. Tuttavia, Goffredo spiega in modo molto meno 
approfondito che cosa essi abbiano desiderato o che cosa di fatto abbia-
no trascurato, ma soprattutto, non spiega in che modo un soggetto possa 
riuscire a servirsi liberamente delle proprie conoscenze. 

Avviandoci verso la conclusione, riprendendo le parole di Hoffmann, 
possiamo affermare che Goffredo sia un autore significativo soprattutto 
per ciò che non spiega: «what is significant in Godfrey’s solution is above 
all what it does not explain: how the angels control which choice they 
make. His position is vulnerable to the objection that it fails to avoid in-
tellectual determinism»27. 

È interessante notare come, con un atto di umiltà, sia lo stesso Gof-
fredo a sottolineare il fatto che la sua teoria non riesce a spiegare tutto, 
ma che certe verità vadano accettate per fede così come sono. Tuttavia, 
sembra evidente che egli riponga molta fiducia nel suo sistema teorico, 
nella speranza che, forse, un giorno, si risolvano anche le contraddizioni 
rimanenti: 

 

 
26 Ibid., p. 168. 
27 Hoffmann, Free will and the rebel angels cit., p. 214. 



50   PAOLO SORTENI 

Et ideo esset ulterius considerandum quomodo angeli reducuntur in actum intelli-
gendi eorum quae prius actu non intelligunt. Et quia hoc etiam videtur esse de his 

quae fide tenemus, quia ea quae praecipui philosophi circa hoc ductu naturalis rationis 

investigare potuerunt non consonant his quae a catholicis sunt tenenda, nec modus 
circa hoc etiam expresse habetur in Scriptura, de hoc etiam doctores contraria opinan-

tur. Sicut de aliis credibilibus confiteor, ita et de isto, quod nescio istum modum; non-

dum enim vidi circa modum cognoscendi angelorum modum ponendi qui intellectum 
quietare possit28. 

4. Il peccato di malizia: «velle malum in quantum malum» 

Si propone ora un excursus su Giovanni Duns Scoto29 e sul concetto 
di peccato di “malizia”, scelta giustificata dal fatto che, all’interno del 
commento al Secondo Libro delle Sentenze, il teologo viene citato 
dall’appignanese 17 volte. Sebbene infatti gli editori del testo di France-
sco non abbiano rilevato alcuna citazione implicita né esplicita all’interno 
della questione 47, è possibile sostenere che ciò che il teologo aveva in 
mente nell’analisi (così succinta) del primo peccato dell’angelo sia pro-
prio ciò che ha potuto dedurre dallo studio del Doctor Subtilis. Infatti, co-
me vedremo, se Francesco si limita a citare il peccato di malizia come so-
luzione agli interrogativi sul peccato originale senza fornire ulteriori spie-
gazioni, quasi dandone per scontato il significato, Duns Scoto propone 
una analisi di più ampio respiro argomentativo. In particolare, all’interno 
della distinzione 43 del secondo libro dell’Opus oxoniense possiamo leggere: 

 

Voluntas enim quia coniuncta est appetitui sensitivo, nata est condelectari sibi, et 

ideo peccans occasionaliter ex inclinatione appetitus sensitivi ad suum delectabile, pec-
cat ex passione, quod dicitur peccatum ex infirmitatem, sive ex impotentia, et est ap-

propriate in Patrem, cui attribuitur potentia. Ipsa etiam agit per cognitionem intellec-
tualem, et ideo ratione errante, ipsa recte non vult, et peccatum eius ex errore rationis 

dicitur peccatum ex ignorantia, et est contra Filium, cui attribuitur sapientia. Tertium 

etiam esset peccatum ipsius secundum se ex libertate sua, non condelectando appetitui 

 
28 Godefridus de Fontibus, Les quodlibet cinq, six et sept cit., in particolare quodlibet VI 

quaestio VII, pp. 168-169. 
29 Per ulteriori approfondimenti: G. Pizzo, Malitia e odium Dei nella dottrina della volontà di 

Giovanni Duns Scoto, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», 81 (1989), pp. 393-415. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   51 

sensitivo, neque ex errore rationis, et istud est recte ex malitia, et appropriate contra 
Spiritum Sanctum, cui appropiatur bonitas30. 

 

Qui il teologo affronta la questione se la volontà possa scegliere qual-
cosa che non le venga presentato come bene, vero o apparente che sia. 
Tutto ciò conduce Scoto a classificare il peccato secondo tre categorie, 
ciascuna riferita ad una persona della Trinità: quando la volontà pecca 
per debolezza, lasciandosi andare ad un appetito di tipo sensitivo (ex pas-
sione), pecca contro il Padre, simbolo della potenza divina; se il peccato 
nasce, invece, da un errore di ragione, ovvero da ignoranza (ex ignorantia), 
allora si ha un peccato contro il Figlio, simbolo della sapienza. Infine, il 
peccato secundum se, ovvero, il peccato in senso proprio, è quello rivolto 
contro il Bene stesso, dunque, contro lo Spirito Santo. In una prima 
formulazione preliminare, questo peccato viene definito da Scoto recte ex 
malitia, essendo causato dalla libertà stessa della volontà e poiché nasce 
direttamente dalla sua eventuale malvagità. Fin qui, tuttavia, la questione 
rimane irrisolta: se la volontà può peccare scegliendo il male in sé, senza 
essere stata distolta dai sensi o ingannata dalla ragione, qual è l’origine ul-
tima di questa scelta che conduce ad un atto così grave e disordinato? 
Non si era forse detto che, dato il concetto di sinderesi e di bontà della 
creazione, sarebbe assolutamente impossibile volere il male in base alla 
propria stessa malvagità (velle malum sub ratione mali recte ex malitia)? Una 
tale possibilità, se pur considerata plausibile da Scoto, è in ultima istanza 
esclusa dal filosofo nei ragionamenti successivi, dove il teologo scozzese 
ricorre a una spiegazione di tipo differente: «se non si vuole porre che la 
volontà creata possa volere il male proprio per il suo essere male (malum 
sub ratione mali), si può assegnare alla volontà il peccato per la sua ferma 
malvagità (ex certa malitia, ma non recte ex malitia) quando essa, senza erro-
ri intellettuali e passioni sensibili, pecca per la propria libertà (ex libertate 
sua)»31. Detto altrimenti, è possibile volere il male in quantum malum ma 
non sub ratione mali, il che significa che la motivazione intrinseca che con-
duce alla scelta finale non è la malvagità pura o, potremmo dire, perfetta, 
dal momento che nel creato non si dà, ma è la libertà stessa della volontà 

 
30 Cfr. Ioannes Duns Scotus, Op. oxon. II, d. 43, q. 2, n. 2, cit. in Alliney, Velle malum ex 

pura libertate cit., nota 47. 
31 Ibid., p. 10. 



52   PAOLO SORTENI 

che si autocompiace della propria potenzialità di scelta. La differenza 
consiste dunque nella motivazione che conduce all’atto: «si sceglierebbe il 
male a causa della sua stessa malvagità se la volontà agisse a sua volta in 
base ad una propria intrinseca perversità che non potrebbe trovare ripo-
so in null’altro – possibilità esclusa da Scoto; si sceglie invece il male in 
quanto tale, considerato cioè come privo di ogni residuo di bene capace 
di giustificare surrettiziamente tale scelta, in base alla pura libertà del vo-
lere che, se è qui accompagnata dalla malvagità, la sostituisce tuttavia nel-
la radicalità dell’atto»32. Perciò, nel peccato propriamente detto, la volon-
tà scivola nella colpa di un immoderato uso della libertà che, libera dai 
vincoli della ragione, diviene mero arbitrio. In questo modo la volontà, 
con il suo potere di autodeterminarsi e di volgersi al male per il semplice 
fatto di essere in grado di compierlo, rimane intrappolata nel vuoto 
compiacersi della momentanea ebbrezza del sentirsi libera. Concludendo, 
la gravità del peccato di malitia consiste proprio in questo, nel sottrarsi 
cioè della volontà all’ordum Dei divenendo causa unica e ripiegata su se 
stessa del proprio agire che, proprio per il fatto di non possedere alcuna 
altra motivazione, allontana massimamente la creatura dal suo creatore. 
In questo Duns Scoto si rivelerà più teologo di Francesco: il peccato in-
sorge non per la ragione di aver contravvenuto semplicemente a un giu-
dizio determinato e attualizzata dell’intelletto, ma per aver infranto 
quell’ordum Dei molto vicino alla regulam divinae voluntatae che abbiamo in-
contrato nello studio Tommaso. 

5. La risposta di Francesco d’Appignano 

La questione 47 del commento di Francesco d’Appignano al Secondo 
Libro delle Sentenze pone l’interrogativo se la volontà possa agire prima, 
contro o indipendentemente rispetto al giudizio razionale formulato 
dall’intelletto: «utrum voluntas possit se movere ante determinationem 
sive iudicum rationis, vel contra ipsum, vel praeter ipsum»33.  Vedremo 
come l’argomentazione del teologo ci porterà a tornare sulla questione 

 
32 Ibid., p. 11.  
33 Franciscus de Marchia, Reportatio IIA (Quaestiones in secundum librum Sententiarum) qq. 

28-49, a cura di T. Suarez-Nani et alii, Leuven 2012, p. 247. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   53 

della caduta angelica la quale, ancora una volta, fungerà da cartina torna-
sole, da contesto ottimale per un esperimento filosofico-teologico il qua-
le, isolando alcune qualità dell’uomo osservate negli angeli, farà in modo 
che la risposta alla domanda di partenza possa emergere e risultarne cor-
roborata. Infatti, come abbiamo già avuto modo di accennare, anche 
Giovanni Pizzo afferma che «l’esame del peccato in un’anima, che è se-
parata dal corpo, e quindi estranea da motivi di passione sensibile, come 
da quelli di ignoranza, ma tuttavia non disomogenea rispetto a quella 
dell’uomo, risulta interessante ed efficace; la condizione angelica, lungi 
dal costituire qualcosa di astratto, al contrario fornisce situazioni concre-
te che danno corpo a quelle che rimarrebbero invece mere ipotesi»34. 

La questione 47 si apre prendendo in considerazione proprio la dot-
trina di Goffredo di Fontaines, il quale, in linea con il proprio approccio 
intellettualistico, aveva affermato che l’ipotesi secondo cui la volontà po-
tesse scegliere in contrasto rispetto al giudizio formulato dall’intelletto 
non fosse assolutamente contemplabile. È interessante rilevare fin da su-
bito il fatto che all’interno di questa questione che, potremmo dire, va a 
toccare proprio il cuore della disputa tra intellettualisti e volontaristi, 
Goffredo, anche se solo implicitamente, sia l’unica fonte contemporanea 
che Francesco cita nel corso della propria argomentazione, essendo pro-
babilmente la più radicale e per questo la più esemplificativa da contra-
stare. Esplicitamente vengono citate, invece, diverse auctoritates: primo fra 
tutti Aristotele, seguito da Agostino, le Sacre Scritture e le proposizioni 
del sillabo di Parigi. 

Goffredo aveva sostenuto che, quando il giudizio della ragion pratica 
è fondato su premesse che sono effettivamente note, la volontà deve di 
necessità obbedire. Essendo il sillogismo pratico basato sul modello di 
quello speculativo, se l’intelletto ha sia la premessa maggiore sia quella 
minore in actu e non meramente in habitu, allora la conclusione deve ne-
cessariamente seguire e la volontà deve volere di conseguenza. Tuttavia, 
se una delle due premesse è presente solo abitualmente, allora la volontà 
potrà ancora volere il contrario rispetto alla conclusione non attualizza-

 
34 G. Pizzo, Malitia e odium Dei nella dottrina della volontà di Giovanni Duns Scoto, «Rivista di 

Filosofia Neo-Scolastica», 81 (1989), pp. 393-415, in particolare p. 408. 



54   PAOLO SORTENI 

ta35. Infatti, la conclusione dell’intelletto è sempre presentata alla volontà 
come bene, volere il contrario di questa conclusione significherebbe vo-
lere un oggetto sconosciuto in quanto male, il che è doppiamente impos-
sibile: 

 

Pro ista opinione arguitur primo sic: voluntas non potest velle incognitum, secun-

dum Augustinum IV De Trinitate; sed oppositum eius quod determinatum est per intel-
lectum est incognitum; ergo etc. Praeterea, voluntas non potest velle malum sub ratio-

ne mali. Sed oppositum eius quod determinatum est per intellectum intelligitur et 
praesentatur voluntati sub ratione mali; omne enim illud intellectus praesentat volunta-

ti sub ratione mali non eligibilis cuius oppositum determinat et per consequens sibi 

praesentat sub ratione boni eligibilis36.  
 

A favore di questo argomento “intellettualistico” Francesco riporta 
due ulteriori tesi: innanzitutto, il fatto che quando la volontà vuole qual-
cosa converte l’intelletto verso quell’oggetto, perciò, se la volontà potesse 
volere il contrario della conclusione intellettuale, nello stesso istante 
l’intelletto si troverebbe ad avere presente la conclusione che propone al-
la volontà e il suo contrario, avendo come risultato due giudizi simulta-
neamente opposti, ipotesi che, ancora una volta, risulta impossibile. Inol-
tre, per quanto riguarda la teoria morale, se la volontà potesse volere 
l’opposto rispetto alla conclusione dell’intelletto ne conseguirebbe che, ad 
esempio, l’intelletto possa possedere la virtù della “prudenza” senza che la 
volontà eserciti alcuna virtù morale; affermazione, quest’ultima, che sem-
brerebbe essere in contrasto con il VI libro dell’Etica di Aristotele. 

Così, Francesco riassume la posizione avversaria contenuta all’interno 
del primo articolo: «ergo, secundum intentionem eius videtur quod vo-
luntas, habita utraque praemissarum in actu, non possit in oppositum 
eius quod intellectus dictat»37.  

 
35 Già Aristotele, trattando del caso dell’akrasia nel VII libro dell’Etica Nicomachea, di-

stingueva tra il semplice avere conoscenza e l’esercitare la conoscenza, tra il conoscere 
proposizioni universali e conoscere proposizioni particolari. Secondo Aristotele, a causa 
della passione, gli incontinenti non applicano la loro conoscenza abituale al caso in que-
stione. Tommaso d’Aquino aveva ripreso queste due distinzioni affermando che qualcuno 
può avere in habitu la giusta valutazione riguardo ad una materia di azione, ma essere im-
pedito a considerarla concretamente, dal momento che la passione “incatena” l’intelletto.  

36 Franciscus de Marchia, Reportatio IIA cit., p. 249. 
37 Ibid., p. 252. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   55 

Per contrastare questa conclusione Francesco si serve sia di due arti-
coli tratti dalla condanna del 127738, sia di tre argomenti “di ragione”. Il 
primo argomento riprende ciò che il teologo aveva sostenuto nella que-
stione 44 dello stesso commento al Secondo Libro delle Sentenze: la vo-
lontà muove le facoltà inferiori, compreso l’intelletto. Perciò, se fosse ve-
ro che la volontà deve necessariamente volere ciò che l’intelletto le pro-
pone, allora, poiché la volontà muove l’intelletto, essa dovrebbe volere 
sempre e in modo necessario tutti gli oggetti che sceglie, tanto quelli che 
conducono a buone azioni quanto quelli che conducono a quelle pecca-
minose. Il secondo argomento si basa sul primo e riprende la distinzione 
che Francesco aveva proposto nella questione 45 tra i due atti di volere: 
actus volendi e actus movendi. Il primo è un atto di comando (actus imperati-
vus) con il quale la volontà propriamente vuole e il secondo un atto ese-
cutivo (actus executivus) tramite il quale la volontà ottiene ciò che vuole, ad 
esempio, dirigendo l’intelletto verso un oggetto. L’atto esecutivo non 
può essere più libero dell’atto di comando, ma se la volontà dovesse vo-
lere necessariamente ciò che l’intelletto stabilisce, allora, l’atto di coman-
do non sarebbe libero e, così, tanto meno quello esecutivo: 

 
Praeterea secundo, arguo ad principale sic: actus executivus non est magis in pote-

state voluntatis quam actus imperativus. Effectus enim non est magis in potestate vo-
luntatis quam eius causa; actus autem imperativus est causa actus executivi. Sed actus 

volendi quo voluntas vult aliquid est actus imperativus; actus autem movendi alias po-

tentias est actus executivus ipsius actus volendi39. 
 

La conclusione di questo secondo argomento è suffragata dall’autorità 
di Agostino, il quale nel primo libro del De libero arbitrio, al capitolo 26, 
aveva affermato: «nihil est tam in potestate nostra quam voluntas»40, e 
nel terzo libro al capitolo 2: «si ipsa voluntas qua aliquid volo vel nolo 
non est in potestate nostra, quid dicam causam? Non invenio»41. 

Il terzo argomento ci introduce finalmente alla questione del peccato 
dell’angelo. Esso prende le mosse da questa semplice considerazione: 

 
38 Citati anche da Goffredo ma interpretati in modo opposto cfr. Godefridus de Fonti-

bus, Le huitième Quodlibet, Le neuvième Quodlibet, Le dixième cit., in particolare quodlibet VIII 
quaestio XVI. 

39 Franciscus de Marchia, Reportatio IIA cit., p. 254.  
40 Ibid., p. 255. 
41 Ibid., p. 256. 



56   PAOLO SORTENI 

perché un peccato sia considerato tale è necessario che sia stato evitabile. 
Tuttavia, una volta che l’intelletto ha formulato il proprio giudizio, se la 
volontà non è libera rispetto all’atto di volontà che da essa scaturisce 
immediatamente (atto di comando), ma solo rispetto all’atto di convertire 
lo stesso intelletto (atto esecutivo), allora la libertà dovrebbe consistere 
nell’atto di muovere le altre potenze o di convertirle. In tale scenario, 
sembra che la prima virtù non consista nell’atto di amare Dio e il pros-
simo ma, piuttosto, nell’atto di muovere l’intelletto a considerare Dio e il 
prossimo e a giudicare che essi siano da amare. Da ciò ne conseguirebbe 
che l’atto di amare sia inferiore rispetto all’atto di muovere l’intelletto a 
considerare ciò che è da amare; dunque, la caritas non sarebbe più la virtù 
somma ma superiore ad essa sarebbe la virtù legata all’atto esecutivo (mo-
vendi) di muovere rettamente lo stesso intelletto. Tutto ciò, afferma Fran-
cesco, è contrario alle stesse Sacre Scritture. Detto altrimenti, se volessi-
mo sostenere che solo l’atto esecutivo è libero e non quello di comando, 
allora l’atto esecutivo che muove l’intelletto a considerare Dio e il pros-
simo e a ritenerli degni d’amore sarebbe più virtuoso dell’atto stesso di 
volontà di comando che segue il giudizio dell’intelletto, quindi, l’amore 
non sarebbe la virtù suprema; in generale, conclude il teologo, in un atto 
di volontà che segue necessariamente il dettame dell’intelletto non esiste-
rebbe più alcuna virtù. A questo punto, se consideriamo l’argomento dal 
punto di vista del peccato, piuttosto che della virtù, giungiamo finalmen-
te al tema del peccato originale: 

 

Praeterea, accipio primum peccatum hominis vel angeli, et quaero: vel primum 

peccatum angeli fuit ex passione voluntatis, vel ex ignorantia aut ex inconsideratione, 
vel ex mera malitia voluntatis. Non ex passione, probo, quia aut potuit vincere illam 

passionem, aut non: si non, non peccavit; si potuit, ergo primum peccatum non fuit ex 

passione, sed passionem praecessit voluntas mala qua noluit vitare passionem, cum 
posset. Praecessit enim voluntas non vincendi passionem; omnis enim voluntas non 

vincendi aliquid, ex quo sequitur peccatum, est mala. Nec venit secundo ex ignorantia 
propter eandem rationem, quia aut illa ignorantia fuit invincibilis – et tunc non pecca-

vit –, aut potuit eam vincere – et tunc non peccavit primo ex ignorantia, sed ex volun-

tate quae potuit vincere ignorantiam et noluit. Nec tertio processit ex inconsideratione, 
quia aut potuit vitare, aut non: si non, non peccavit; si potuit et noluit, primum eius 

peccatum fuit ex voluntate quae potuit vitare inconsiderationem huiusmodi et noluit. 

Ergo sequitur quod peccatum fuit ex malitia42. 

 
42Ibid., pp. 258-259. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   57 

Come si può notare Francesco pone sullo stesso identico piano il pri-
mo peccato dell’uomo e quello dell’angelo, senza tenere in alcuna consi-
derazione la psicologia angelica differente. Il discorso intorno al primo 
peccato è universale e vale per qualsivoglia specie di creatura; il peccato 
sussiste solamente se c’è stata possibilità di evitare queste tre cose: pas-
sione, ignoranza o non considerazione (inconsideratione); in ogni caso, la 
volontà precede ciascuna di queste possibilità. Infatti, è la volontà che in 
ultima istanza può assecondare o vincere una passione, ed è la stessa vo-
lontà che sta dietro la scelta di assecondare l’ignoranza o meno. Abbiamo 
visto che i teologici intellettualisti, per evitare di parlare di ignoranza o di 
passione nel caso degli angeli, hanno escogitato la strategia teorica del 
peccato di non considerazione o di inconsapevolezza rispetto a una rego-
la data. È interessante allora notare come, per un volontarista come 
Francesco, il problema non si ponga nemmeno. La volontà, che è causa 
prima, si annida dietro a ciascuno di questi vizi e il caso dell’angelo non 
pone alcun problema di diversa natura rispetto a quello dell’uomo. Fran-
cesco, così, liquida l’opzione di non considerazione e di inconsapevolez-
za di Tommaso e di Goffredo con semplicità disarmante: se il primo 
uomo o il primo angelo non hanno considerato la regola per inconsape-
volezza significa che non c’è stato peccato, poiché il peccato, per poter 
essere considerato tale, richiede di esser stato sia evitabile sia consapevo-
le. Se essi, invece, hanno peccato per inconsapevolezza, e questa incon-
sapevolezza sarebbe stata evitabile, allora hanno peccato volontariamente 
e, in ultima stanza, consapevolmente. In conclusione, il peccato può de-
rivare solamente dalla “malizia” (ex malitia), sia nel caso di Satana sia di 
Adamo, essendo la malizia un peccato inerente e riconducibile alla volon-
tà soltanto.  

Proseguendo con la riflessione, Francesco aggiunge: se il primo pecca-
to avesse potuto essere evitato, ma non fosse stato necessario evitarlo, 
allora non si sarebbe potuto propriamente definire tale; se invece, al con-
trario, il primo angelo e il primo uomo fossero stati, in teoria, tenuti ad 
evitare quell’atto e a compiere esattamente l’opposto, ciò significherebbe 
che è possibile individuare una “ragione” per la quale si sarebbe dovuto 
evitare. Infatti, nessuno pecca scegliendo un atto dal quale in teoria non 
fosse obbligato ad astenersi; in questo modo, si reintroduce il concetto di 
regola divina o di ragione che abbiamo già incontrato negli autori prece-
denti. Questa ragione contro la quale la volontà malvagia dell’angelo ha 



58   PAOLO SORTENI 

scelto quel peccato poteva essere la determinazione intellettuale in actu o 
quella in habitu: «aut ergo voluntas mali angeli eligit illum actum malum 
contra actualem determinationem rationis, aut contra habitualem»43. Nel 
primo caso abbiamo un’azione intenzionale e peccaminosa, e questo non 
fa problema. Se invece vogliamo considerare il secondo, ancora una vol-
ta, alla maniera di Goffredo, ovvero che la volontà ha agito contro un 
giudizio in potenza ma non in atto dell’intelletto, allora Francesco argo-
menta: o è da imputare alla volontà il merito e/o la colpa di determinare 
un giudizio abituale perché diventi attuale, oppure non lo è, e allora è 
sempre possibile scagionarla. Da questo segue che il primo peccato sia 
potuto scaturire soltanto da ciò che la volontà scelse contro la determi-
nazione attuale dell’intelletto: 

 

Si potuit et noluit, ergo primum peccatum non fuit ex carentia actualis determina-

tionis, sed ex voluntate non habendi actualem determinationem, cum posset. Si non 
potuit, non peccavit. Sic ergo sequitur quod primum peccatum non potuit provenire 

nisi ex hoc quod voluntas elegit contra actualem determinationem intellectus, quod est 
propositum […]44. 

 

È interessante notare come il concetto di regola divina, che abbiamo 
incontrato in Tommaso d’Aquino, in questo caso sembrerebbe essere 
sovrapponibile a quello di determinazione intellettuale. Quasi come se 
Francesco desse per scontato il fatto che l’intelletto possieda innati (sinde-
resi) quei principi morali che andrebbero seguiti e rispetto ai quali la vo-
lontà liberalmente può distogliersi. In altre parole, perché ci sia peccato è 
necessario che siano presenti queste due condizioni: da un lato, l’azione 
peccaminosa deve essere stata evitabile, dall’altro, deve essere stata espli-
citamente vietata da una qualche regola o ragione. Questa regola era per 
Tommaso d’Aquino la regulam divinae voluntatae, per Francesco è sempli-
cemente un giudizio in actu razionalmente formulato dall’intelletto. 

Per concludere con l’analisi della questione, vediamo ora come Fran-
cesco risponda anche all’obiezione di Goffredo secondo la quale la vo-
lontà non può volere ciò che non è conosciuto. Il teologo comincia ar-
gomentando che esistono due atti dell’intelletto: di apprensione e di giudizio, 
dai quali possiamo dedurre che l’essere conosciuto non implichi l’essere 

 
43 Ibid. 
44 Ibid., p. 260. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   59 

giudicato. Eppure, come Francesco sostiene sulla base VI libro dell’Etica 
Nicomachea, all’atto di apprensione corrisponde il solo semplice atto di 
volontà (simplex actus), mentre all’atto di giudizio corrisponde l’atto di ele-
zione, che può essere di fuga o di scelta. Perciò, la scelta morale presup-
pone sempre che prima ci sia stato un giudizio finale formulato 
dall’intelletto, la sola apprensione non basta. La soluzione di Francesco è 
allora quella di individuare due giudizi dell’intelletto: uno prevalente (su-
perans et praevalens) e uno non prevalente (non praevalens); grazie al primo, 
l’intelletto individua quello che è buono in sé, ciò che è virtuoso; tramite 
il secondo, invece, l’intelletto ritiene uno dei due beni contrapposti come 
buono in un certo senso, ad esempio, rispetto ai sensi: 

 

Et ideo dico aliter quod duplex est iudicium intellectus: quoddam superans et prae-
valens, et aliud non praevalens; et utrumque istorum potest sequi voluntas. Exemplum: 

intellectus apprehendit duo opposita, puta bonum sensibile et delectabile, quod est bo-
num secundum quid puta in ordine ad sensum, et bonum virtutis, quod est bonum sim-

pliciter; utrumque istorum, licet diversimode, iudicat et determinat eligendum45.  

 

In questo modo, il teologo sostiene che l’intelletto coglie al livello 
dell’apprensione due oggetti opposti che corrispondono a due giudizi ra-
zionali ben distinti. Da un lato, infatti, l’intelletto giudica buono in un 
certo senso il bene piacevole legato ai sensi corporei, dall’altro ritiene 
buono in senso assoluto, con un giudizio definito superans et praevalens, il 
bene che conduce alla virtù. Qualunque scelta la Volontà compia è per-
ciò sempre rivolta ad un oggetto che al contempo è stato sia conosciuto 
sia giudicato come buono e infine eletto o rifiutato. Perciò, mai agire 
contro un giudizio determinato dall’intelletto significa volere un oggetto 
malvagio o ignoto, sebbene la volontà dell’uomo vizioso sia portata a se-
guire ciò che è giudicato in modo imperfetto, e la volontà dell’uomo vir-
tuoso ad assecondare ciò che è giudicato semplicemente e perfettamente 
(bonum simpliciter). 

A questo punto Francesco fornisce un’ultima strategia argomentativa 
alternativa che, tuttavia, non viene ulteriormente approfondita: si po-
trebbe anche affermare, infatti, che la volontà fugga ciò che l’intelletto ha 
giudicato come buono con un semplice non volere, astenendosi dallo 
sceglierlo (non velle), e non necessariamente con il rifiutarlo (nolle) o con il 

 
45 Ibid., p. 264. 



60   PAOLO SORTENI 

volere il suo contrario. Anche in questo caso la volontà non sceglierebbe 
l’ignoto, ma semplicemente peccherebbe sospendendo l’atto di elezione 
rispetto ad un oggetto conosciuto e giudicato come buono dall’intelletto.  

Infine, all’obiezione secondo la quale la conversione del giudizio 
dell’intelletto da parte della volontà, una volta che ha operato la sua scel-
ta, produrrebbe due giudizi contrari simultanei nell’intelletto, Francesco 
argomenta che la volontà non cambia l’intelletto nel medesimo istante 
ma impercettibilmente nel tempo successivo: 

 
Quando autem invenit eum sub opposito iudicio, tunc non convertit eum in eo-

dem instanti in quo vult propter incompossibilitatem actuum, sed convertit eum in 

tempore sequenti, tamen imperceptibili. Et quando dicis quod non convertit nisi 
quando habet actum volendi, concedo. Potest autem voluntas habere actum volendi 

non tantum in instanti, sed potest ipsum continuare per tempus; et sic continuando 

actum volendi per tempus aliquod, potest – non in primo instanti, sed in tempore se-
quenti – avertere intellectum a prima consideratione et a primo iudicio. Et ita non se-

quitur quod intellectus habeat in eodem instanti iudicia opposita, ut dicebas 46. 
 

Con l’introduzione nella teoria di questo elemento temporale, 
anch’esso purtroppo non ulteriormente vagliato, viene eliminata la con-
traddizione apparente di due giudizi razionali opposti e simultaneamente 
presenti nell’intelletto, infatti, l’atto del volere non dura un istante, ma si 
protrae nel tempo, con la possibilità di convertire un giudizio razionale 
precedente formulato in una valutazione successiva differente. 

6. «Come sei caduto dal cielo, astro del mattino, figlio dell ’aurora!»47 

Giunti al termine di questo percorso relativo alle concezioni del pec-
cato angelico in Tommaso d’Aquino, Goffredo di Fontaines e Francesco 
d’Appignano, possiamo ora trarre alcune considerazioni conclusive in 
merito alle problematiche sollevate. È evidente infatti, in ultima istanza, 
come l’analisi di Goffredo e quella di Tommaso non convincono fino in 
fondo; entrambe ci appaiono poco persuasive, almeno per quanto ri-
guarda qualche punto delle loro teorie: tutte e due devono fare qualche 

 
46 Franciscus de Marchia, Reportatio IIA cit., p. 266. 
47 Is 14,12.  



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   61 

“concessione volontarista” alla dottrina di base o, quantomeno, lasciarne 
in sospeso qualche passaggio. Insieme a Hoffman, abbiamo visto che 
Goffredo si rivela interessante proprio in questo senso, appunto, soprat-
tutto per ciò che non spiega. Egli, infatti, sembra liquidare la questione 
relativa al controllo della conoscenza degli angeli in modo fin troppo 
sbrigativo, affermando che esistono certe verità che semplicemente de-
vono essere accettate per fede.  

Ipotizzare una semplice inconsapevolezza, dunque, soprattutto nel ca-
so di creature superiori come gli angeli, non sembra una soluzione del 
tutto esaustiva. Sempre sulla scorta del testo di Hoffman48, scopriamo 
che anche la dottrina elaborata da Tommaso nella Summa non è scevra da 
lacune esplicative proprio in relazione al cosiddetto “problema del con-
trollo”, sul quale sarà costretto a tornare nel De Malo. Infatti, gli angeli 
sembrano poter controllare la propria scelta ma non l’aumento della 
propria conoscenza, di cui, tuttavia, governano l’uso, potendo decidere 
quando la conoscenza “abituale” diventa giudizio “attuale” a cui fa segui-
to la scelta corrispondente. Che gli angeli controllino la propria scelta è 
implicito nel fatto che la decisione malvagia è condannabile in quanto 
peccato. Che gli angeli non controllino la propria conoscenza in habitu, 
invece, deriva dal fatto che, poiché ricevettero tutte le specie intelligibili 
accessibili alla loro intelligenza naturale fin dal primo momento di esi-
stenza, il loro sapere può aumentare solo grazie a una rivelazione divina. 
Tommaso si rivela, dunque, un intellettualista a livello generale 
nell’affermare che negli angeli non possono esistere convinzioni erronee 
o errori di giudizio ma, allo stesso tempo, apre la strada negli scritti suc-
cessivi a una interpretazione volontarista, riconducendo l’uso della cono-
scenza alla volontà e non oltre: 

 

Huiusmodi autem quod est non uti regula praedicta, non oportet aliquam causam 
quaerere; quia ad hoc sufficit ipsa libertas voluntatis, per quam potest agere vel non 

agere; et hoc ipsum quod est non attendere actu ad talem regulam in se consideratam, 
non est malum nec culpa nec poena; quia anima non tenetur nec potest attendere ad 

huiusmodi regulam semper in actu; sed ex hoc accipit primo rationem culpae, quod 

sine actuali consideratione regulae procedit ad huiusmodi electionem […]49. 

 
48 Hoffman, Free will and the rebel angels cit. 
49 Thomas de Aquino, De malo, in particolare quaestio 1 articulus 3: 

<https://catholiclibrary.org/library/view?docId=Medieval-

 



62   PAOLO SORTENI 

La situazione degli angeli si rivela, così, essere molto simile a quella di 
Dio. Poiché, come afferma Hoffman, egli non può sapere diversamente, 
ma può comunque volere diversamente: «so when the angels make their 
free choice, there is a transition from necessity (of knowing) to contin-
gency (of willing)»50. Se in precedenza il teologo domenicano aveva so-
stenuto che gli angeli buoni e quelli cattivi differiscono nel considerare 
tutte le condizioni rilevanti per una buona scelta (come nel caso di un 
medico che può fallire giudicando correttamente cosa sia vantaggioso per 
un malato rispetto a una determinata patologia, senza però tener conto 
delle conseguenze dannose per un altro disturbo del paziente), negli scrit-
ti maturi afferma, invece, che essi differiscono solo nel considerare la 
“regola” che governa la loro decisione. Quindi, a seconda di come gli an-
geli usino la propria conoscenza riguardo a questa legge divina, giudicano 
ciò che vale la pena scegliere e agiscono di conseguenza: 

 

Knowing something habitually (scire) means possessing its intelligible species with-
out actually considering it. But thinking about something (intelligere, cogitare) consists in 

using an intelligible species, and this use depends on the will. How the will uses an in-

telligible species – whether or not it uses a certain species, and what precisely it con-
siders by means of this species – is not predetermined by that intelligible species or by 

any other intelligible species51. 
 

Il Doctor Angelicus ci aiuta, così, a chiarire che ciò che una persona vuo-
le non deriva esclusivamente da ciò che essa conosce; infatti, anche se, 
per ipotesi, apprendessimo tutto quello che qualcun altro sa, non po-
tremmo comunque ancora prevedere che cosa sceglierà a partire dalla 
propria conoscenza. Non c’è spiegazione del perché un angelo agisca per 
un motivo piuttosto che per un altro. Né c’è una spiegazione, per esem-
pio, del perché Lucifero abbia peccato ma non Michele. O meglio, è 
sempre possibile affermare a posteriori che una scelta è stata fatta per 
qualche motivo (ad esempio per orgoglio), ma non è possibile individua-
re una causa che abbia, a priori, una relazione di necessità con la scelta 
finale, pre-determinando la facoltà della volontà. Ciò che ci interessa, ad 

 
OR/ThomasAquinasSDeMalo.00000372.la.html;chunk.id=00000013> (ult. cons. 
06/09/2025). 

50 Hoffmann, Free will and the rebel angels cit., p. 212. 
51 Ibid. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   63 

ogni modo, è che Tommaso d’Aquino non riconducendo l’esercizio 
dell’atto di volontà esclusivamente alla cognizione, si rivela incredibil-
mente vicino, anche se in modo latente, allo stesso Francesco 
d’Appignano e a tutti gli altri autori volontaristi. Essi, pur con diverse va-
riazioni all’interno della propria dottrina, hanno comunque tutti conside-
rato la volontà come causa prima dell’agire morale, non ulteriormente 
indagabile. Francesco, in particolare, mostra di aver ben assimilato la le-
zione di Scoto: perché ci sia peccato è necessario che ci sia stata piena 
consapevolezza e se c’è stata consapevolezza allora il soggetto può essere 
ritenuto pienamente responsabile delle proprie azioni. Il peccato di mali-
zia, dietro al quale non si nasconde nient’altro che la libera volontà 
dell’uomo, sembrerebbe costituire l’unica spiegazione possibile. Come 
aveva già affermato Anselmo riguardo all’angelo ribelle: «volle perché 
volle. Questa volizione, infatti, non ebbe nessun’altra causa che la forzas-
se o l’attraesse invincibilmente, ma fu a se stessa causa efficiente, se si 
può dire così, ed effetto»52. 

Ecco, dunque, che la volontà si rivela preponderante rispetto alla ra-
gione poiché, da un lato, può sempre non volere ciò che l’intelletto le 
suggerisce; dall’altro, sebbene essa non possa desiderare un oggetto senza 
averne prima cognizione, sembra che in ultima istanza sia imputabile 
sempre a lei la responsabilità di una tale direzione di approfondimento. 
La conoscenza intellettuale diventa, dunque, di mera natura “strumenta-
le”, ma non necessaria. Se si può dire, infatti, che l’intelletto non si muo-
ve a conoscere nulla a meno che non abbia avuto un accordo da parte 
della volontà, quest’ultima non sembra affatto aver bisogno dell’intelletto 
per potersi attivare. Qualora, invece, volessimo accordare un primato 
all’intelletto, si ricadrebbe sempre nell’idea “platonico-socratica” per cui 
chi sbaglia lo fa per ignoranza, visione secondo la quale il soggetto par-
rebbe moralmente scusabile, per di più, all’interno di una forma di de-
terminismo psicologico. La preponderanza della volontà è innegabile, a 
meno che non si voglia ipotizzare una “psicologia” dell’agire morale fon-
data su una sorta di circolo ermeneutico alla maniera di Aristotele: in 
questo senso, intelletto e desiderio (sarebbe un anacronismo parlare di 
una facoltà della volontà prima di Agostino) sono così inscindibili da 
configurarsi sempre, nella proairesis, come “intelletto che desidera o desi-

 
52 Anselmo d’Aosta, De casu diaboli, a cura di S.V. Rovighi, Bari 1969, p. 261. 



64   PAOLO SORTENI 

derio che ragiona”53. Tuttavia, grazie allo studio degli angeli, possiamo 
renderci conto di come essi sbagliano nonostante sappiano più 
dell’uomo, appunto, proprio perché non è nella conoscenza che risiede la 
causa prima dell’azione. Ma se si pecca a causa di una volontaria abdica-
zione a una consapevolezza di ciò che dovrebbe essere fatto, va specifi-
cato meglio in che cosa consista questa consapevolezza. Sapere che 
un’azione non deve essere compiuta e tuttavia agire con noncuranza dif-
ferenzia la culpa cristiana dall’error degli antichi, il quale può essere spiega-
to come un errato calcolo razionale spesso dovuto ad una qualche pas-
sione “insinuata” dagli dei. La novità apportata dall’etica cristiana consi-
ste proprio nell’introduzione di una verità rivelata: la regulam di Tommaso 
e l’ordum Dei di Scoto, ovvero, una legge divina. Abbiamo visto, in Tom-
maso, l’esempio dell’adultero, nel quale il teologo sottolinea il fatto che il 
peccatore è definibile tale proprio rispetto a una legge divina che vieta 
quel comportamento. 

Non si può, dunque, se si vogliono comprendere a fondo queste ar-
gomentazioni, prescindere dalla constatazione dell’esistenza di una verità 
rivelata, conosciuta per fede e che dai medievali è data come scontato 
punto di partenza. Se volessimo universalizzare la questione, dovremmo 
ammettere che non tutti conoscono il contenuto delle verità rivelate, 
perciò, i pensatori medievali sono stati costretti a prendere in considera-
zione il concetto di sinderesi, secondo il quale, ciascuno possiede una na-
turale inclinazione verso il bene, che si esprime tramite principi morali 
innati sotto forma di una legge universale di ragione. Per questo motivo, 
il soggetto è sempre moralmente responsabile54. Secondo Marialucrezia 
Leone55, tuttavia, che si è occupata di studiare la storia di questa nozione, 
la “sinderesi” comincia ad eclissarsi di pari passo con l’emergere della co-
siddetta libertas indifferentiae. In particolar modo, sono il maestro domeni-
cano Eckhart di Hochheim e il francescano Guglielmo di Ockham a con-

 
53 Nel Medioevo cristiano, questo circolo ermeneutico sembra tornare nella celebre 

formula di Anselmo d’Aosta del credo ut intelligam et intelligo ut credam. In effetti, volontà e 
conoscenza sono legati, già in Agostino, in modo tale per cui non è possibile credere senza 
capire e non è possibile capire senza credere. 

54 Cfr. Godefridus de Fontibus, Les quodlibet cinq, six et sept cit., in particolare quodlibet 
VI quaestio VII, p. 160. 

55 M. Leone, Sinderesi. La conoscenza immediata dei principi morali tra Medioevo e Prima Età 
Moderna, Roma 2020. 



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   65 

tribuire al processo dell’oblio di questa innata capacità morale. A quanto 
ci risulta, nemmeno in Francesco d’Appignano è riscontrabile tale con-
cetto. In ogni caso, è chiaro come la tendenza dei teologi, a partire dal 
XIV secolo in avanti, sia stata quella di estremizzare il tentativo di con-
cepire la volontà umana come il più libera possibile, “assoluta” nel senso 
etimologico del termine, ossia, svincolata non solo dall’influenza delle al-
tre facoltà dell’anima e dell’oggetto esterno, ma addirittura dei principi 
universali.  

Ma come si è giunti a una tale valorizzazione della volontà creata? 
Quale riflessione ha spinto, per esempio, Dante a definire la volontà 
dell’uomo «lo maggior dono che Dio per sua larghezza fesse creando»56? 
In questo contributo si è cercato di dimostrare il fatto che, per giungere a 
una tale conclusione, sia stato necessario riflettere, da un lato, su que-
stioni “angelologiche”, dall’altro, sul mistero del male. Gli angeli, oggi 
così trascurati, sono infatti la strada maestra che ci può guidare verso un 
autentico auto-riconoscimento. Essi ci conducono a ragionare sul tema 
della loro caduta, dal momento che mysterium salutis e mysterium iniquitatis 
si comprendono vicendevolmente. Infatti, l’esistenza stessa e la prepon-
deranza della facoltà del volere si rivelano solamente ragionando intorno 
al tema della caduta dei demoni e del peccato originale. Si può addirittura 
arrivare a sostenere che il concetto di volontà sia stato “scoperto” dai 
pensatori cristiani, dapprima da San Paolo e poi da Agostino, ragionando 
precisamente intorno a queste tematiche; soprattutto, è stato il tentativo 
di risoluzione del problema dell’akrasia che ha fatto emergere quella 
“formazione discorsiva” che ha permesso di distinguere l’error dei greci 
dal peccato cristiano. All’idea di culpa, unicamente resa possibile 
dall’esistenza di una volontà che ne sia fondamento, si associa la respon-
sabilità dell’uomo nei confronti di una data regola divina. La responsabi-
lità in questione non esclude nemmeno una reciproca capacità di influen-
za: il peccato di Adamo, infatti, è stato quello di contravvenire a una re-
gola data dalla Volontà Divina, la cui conseguenza è stata una scissione 
interna alla volontà stessa che, da un solo individuo, si è ripercossa su 
tutto il genere umano. A proposito di questa scissione interna alla facoltà 
della volontà, è opportuno proporre un’ultima riflessione degna di nota 
circa il “volontarismo” sostenuto dal nostro teologo marchigiano, propo-

 
56 D. Alighieri, Commedia. Paradiso cit., p. 59 (V, 19-20). 



66   PAOLO SORTENI 

sta dallo studioso Andrea Robiglio. Quest’ultimo, infatti, a partire dalla 
constatazione che esiste una certa tendenza nel pensiero occidentale del 
XIV secolo a rappresentare la mente umana sempre più “disincarnata”, si 
è soffermato sul fatto cruciale della moltiplicazione, all’interno delle di-
verse dottrine, di atti che appartengono a ciascuna facoltà, con il risultato 
di un contrasto tra questi stessi atti nel momento della scelta finale. Già 
nel XIII secolo, esemplificativa in questo senso era stata l’accesa discus-
sione intorno al combattimento interiore tra le due volontà di Cristo: la 
volontà di morire per la salvezza del mondo e quella, più umana, di vo-
lersi sottrarre a questa sofferenza. Proprio in quel contesto era emerso il 
concetto di velleitas, chiamata anche voluntas impossibilium, ossia, l’esistenza 
di una volizione di un oggetto che, tuttavia, è impossibile da ottenere. 
Dal momento che, sulla base di questo conflitto, non si sarebbe potuta 
attribuire a Cristo alcuna “debolezza” della volontà, si deduce che anche 
l’uomo può possedere l’abilità di scegliere qualcosa che non può essere 
ottenuto; da ciò ne deriva un rifiuto dell’ortodossia aristotelica e una 
nuova articolazione del sé: 

 

Francis of Marchia does not use the expresion velleitas, nor does he deal with unat-
tainable goals; yet his modalised and discrete approach to the will in relation to the 

other faculties indicates strongly the background presence of this new aspect of medi-

eval thought [...]57. 
 

Il concetto di debolezza della volontà che emerge dallo studio di 
Francesco è radicalmente differente rispetto a quello di akrasia che tro-
viamo nel libro VII dell’Etica Nicomachea: in Aristotele l’incontinenza na-
sce da un conflitto tra la parte razionale dell’uomo e il disordine dato dal-
le sensazioni derivanti dal corpo le quali appartengono all’anima appetiti-
va, di natura inferiore; mai, però, nel pensiero antico, si sarebbe potuta 
ipotizzare una lotta tra le varie parti superiori dell’anima, dal momento 
che ogni facoltà è capace di un solo singolo atto. Nel pensiero medievale 
riscontriamo la tendenza a tradurre l’akrasia aristotelica nella cosiddetta 
incontinentia; quest’ultima, tuttavia, non è l’unico possibile ostacolo alla 
“forza di volontà”: «there can arise a conflict in the soul between diffe-
rent acts of the same faculty or level of the soul. This is because the con-

 
57 A. Robiglio, How Is Strength of the Will Possible? Concerning Francis of Marchia and the Act 

of the Will, «Vivarium», 44 (2006), pp. 151-183, in particolare p. 182.  



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS   67 

flict here is not a mind-body problem, but instead could be character-
ized, at least at first blush (and somewhat anachronistically), as a mind-
self problem»58. La riflessione sugli angeli ci ha condotto a questa stessa 
conclusione; infatti, come abbiamo visto, se in queste creature non può 
essere presente alcuna fonte di “distrazione” di tipo fisico derivata dai 
sensi e, nonostante questo, esse sperimentano la realtà del peccato e del 
conflitto interiore, è chiaro che il problema da risolvere non si configura 
più, per dirla con Robiglio, come di natura mente- corpo, piuttosto, co-
me di un antagonismo della “mente” con se stessa. Ora, se pensiamo, ad 
esempio, alla distinzione di Francesco tra due atti parimenti razionali, en-
trambi a disposizione della volontà, si pensi alle due tipologie di giudizio, 
superans e non praevalens, possiamo finalmente apprezzare maggiormente la 
strategia argomentativa del nostro teologo, il quale è stato in grado di 
spiegare l’interazione tra più volizioni razionali a prescindere da qualsiasi 
passione di tipo fisico. In conclusione, Francesco sembrerebbe sostenere 
con argomentazioni convincenti e tutt’altro che retoriche che la cosiddetta 
“forza di volontà” non sia minacciata solo esteriormente da ciò che pro-
viene “dal basso”, e dunque da ciò che proviene dai sensi, ma anche inte-
riormente, ovvero, da una scissione dell’animo nella sua parte superiore.  

A proposito di questo è utile ricordare quel celebre passo delle Confes-
sioni in cui Agostino, sul punto di convertirsi, si trova tormentato tra ciò 
che il suo intelletto sa essere giusto e ciò che, invece, la sua volontà, scis-
sa, ancora non è pronta a scegliere: 

 

[…] e la volontà nuova, appena nata, per cui desideravo offrirti un culto disinteres-

sato, e godere di te, Dio, sola allegria sicura, non era ancora in grado di battere l ’antica, 
rafforzata dagli anni. Così le mie due volontà, una antica e l’altra nuova, una della car-

ne e l’altra dello spirito lottavano, e nella loro discordia mi dissipavano l’anima […] 

Invano l’uomo interiore si rallegrava della tua legge, quando un’atra legge, nel corpo, si 
opponeva a quella data dalla mente, e mi trascinava prigioniero sotto la legge del pec-

cato, iscritta nel mio corpo59. 
 

Concludendo, il problema degli angeli ci ha condotto a mettere in luce 
un paradosso di fondo che ingaggia continuamente la teologia cristiana 
stessa e che la dialettica intelletto-volontà contribuisce a rendere partico-

 
58 Ibid., p. 183. 
59 Agostino, Confessioni, a cura di R. De Monticelli, Milano 2012, pp. 235-236. 



68   PAOLO SORTENI 

larmente evidente. Dietro al problema del peccato originale, infatti, si 
annida quella che, per usare una terminologia introdotta da Romano 
Guardini60, può essere definita un’opposizione polare: necessità e libertà. 
Tali “opposizioni polari” si differenziano rispetto alle mere “contraddi-
zioni”, nella misura in cui, le prime, sono opportunità che spingono e 
provocano l’intelletto a trovare sempre nuove modalità di risolvere i pa-
radossi di partenza; le seconde, invece, implicando la scelta alternativa tra 
due elementi che si escludono vicendevolmente, non permettono alcuna 
possibilità di riconciliazione. Francesco, in questo senso, fu un acutissi-
mo teologo mediatore tra opposti, abile nella capacità di concepire nuove 
distinzioni concettuali che introducono negli apparenti paradossi di fon-
do delle specificazioni (si pensi alla distinzione tra atto di comando e atto 
esecutivo, tra giudizio superans e non praevalens, tra de possibili e de inesse) 
che, pur essendo temporanee e incapaci di cancellare le polarità di par-
tenza, ci permettono di colmare in modo transitorio le distanze presenti 
nelle maglie del sapere. In questo senso, ogni sforzo teorico compiuto, 
per quanto provvisorio, presenta pur sempre un valore nella misura in 
cui ci spinge un po’ più in là nella comprensione dell’irriducibile mistero 
che ci avvolge. 

 
60 Cfr. R. Guardini, L’opposizione polare. Saggio per una filosofia del concreto vivente, Brescia 2022.  



L. Turchi, Giacomo della Marca e gli ebrei / Giacomo della Marca and the Jews 
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4741 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.69-113 

Giacomo della Marca e gli ebrei 

 

Lorenzo Turchi 

Abstract 
 

L’articolo esamina il rapporto tra Giacomo della Marca e la quaestio hebraica, 

analizzando sia la sua attività giuridico-pastorale, sia i suoi scritti editi e inediti. Il 
frate osservante operò in numerose città italiane riformando statuti e normative 

riguardanti gli ebrei, soprattutto su temi economici e pratiche rituali. Pur muo-
vendosi entro i consueti schemi antigiudaici del Quattrocento, Giacomo mostra 

un approccio spesso moderato, evitando l’accusa di deicidio e attenuando i pas-
saggi più duri delle sue fonti, fra cui Isidoro di Siviglia. Nei suoi sermoni gli ebrei 

sono presentati attraverso le categorie teologiche della cecitas e dell’obstinatio verso 
il Messia, che dimostrano come la synagoga iudeorum e i suoi riti, “ombre” delle 

realtà future, non hanno più valore con l’avvento del lumen veritatis di Cristo. Il 
confronto con i testi inediti rivela una rielaborazione autonoma delle fonti e un 

costante sforzo di integrare la polemica antigiudaica in un quadro pastorale volto 
a difendere l’identità cristiana e a promuovere un ordine sociale armonico, con 

frequenti tentativi di evitare toni violentemente polemici. 
 

The article examines the relationship between Giacomo della Marca and the 
quaestio hebraica, analyzing both his juridical-pastoral activity and his published 

and unpublished writings. The Observant friar worked in numerous Italian cit-
ies, reforming statutes and regulations concerning the Jews, especially on eco-

nomic matters and ritual practices. Although he operated within the usual fif-
teenth-century anti-Jewish frameworks, Giacomo often displays a moderate 

approach, avoiding the accusation of  deicide and softening the harshest pas-
sages of  his sources, including Isidore of  Seville. In his sermons, Jews are por-

trayed through the theological categories of  caecitas and obstinatio toward the 
Messiah, which illustrate how the synagoga iudeorum and its rites, “shadows” of  

future realities, no longer have value with the coming of  Christ’s lumen veritatis. 
Comparison with the unpublished texts reveals an independent reworking of  

his sources and a consistent effort to integrate anti-Jewish polemic into a pas-
toral framework aimed at defending Christian identity and promoting a har-

monious social order, often seeking to avoid violently polemical tones. 



70   LORENZO TURCHI 

 

I frati Minori, desiderosi di vivere pienamente la povertà evangelica, 
divennero paradossalmente profondi conoscitori del denaro e delle sue 
diverse funzioni, compreso il suo fine ultimo: il bene comune. Con 
l’Osservanza questo principio divenne il fulcro dell’istituzione dei Monti 
di Pietà. Tale sviluppo, però, rese necessaria una più ampia chiarificazio-
ne all’interno della comunità, sia nei confronti dei suoi membri, sia verso 
coloro che non avevano le prerogative per farne parte, come gli ebrei. 

1. La quaestio hebraica in Giacomo della Marca 

Come è stato messo in evidenza, il confronto di Giacomo della Marca 
con il giudaismo sembra muoversi entro termini tradizionali e collaudati1. 
I brevi accenni disseminati nei Sermones Dominicales – fino ad oggi, grazie 
al benemerito impegno di padre Renato Lioi, il solo campo di indagine 
edito per tematiche di questa natura – evidenziano, in particolare, nella 
duritia, nella malitia, e nell’obstinatio gli errori di cui si resero colpevoli gli 
appartenenti al “popolo eletto”.  

Un episodio agiografico riferito da Venanzio da Fabriano, intimo socius 
del frate piceno e suo segretario, a sua volta udito da frate Battista di Jesi, 
anch’egli compagno di Giacomo, narra di un miracolo accaduto a Bre-
scia, durante un ciclo di predicazione. Un bambino cristiano a cui Gia-
como aveva insegnato l’Ave Maria, la recitò a sua volta con un compagno 
di giochi ebreo; il padre accortosi di ciò e furibondo per l’accaduto, lo 

 
* Sigle e abbreviazioni usate: per i codici più frequentemente citati si ricorrerà alla sola segna-

tura sintetica per i due testimoni vaticani: Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Va-
ticano latino (= BAV, Vat. Lat.) 7642; Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vaticano 
latino (= BAV, Vat. Lat.) 7780; e alla lettera M seguita dal numero d’ordine – così come suggerito 
da Dionisio Pacetti, cfr. infra – per i manoscritti del frate piceno custoditi oggi nella sua città na-
tale: Monteprandone, Museo Civico, mss. 41, 42, 44, 46, 46 bis, 60 = M 41, M 42, M 44, M 46, M 
46 bis, M 60. L’indicazione delle carte, dove non precisato, è da intendersi secondo la numera-
zione moderna. Desidero ringraziare per ogni aiuto e suggerimento Francesca Bartolacci, Maria 
Grazia Bistoni Grilli Cicilioni, Marco Buccolini, Roberto Domenichini, Fortunato Iozzelli, Pa-
mela Galeazzi e Francesco Nocco. Le traduzioni italiane, dove presenti, sono mie.  

1 Cfr. A. Bartolomei Romagnoli, Infedeli, ebrei ed eretici: tipologia degli esclusi nella predicazione di san 
Giacomo della Marca, in San Giacomo della Marca e l’altra Europa. Crociata e predicazione nel Mediterraneo 
Orientale (secc. XIII-XV), Atti del Convegno Internazionale di studi (Monteprandone, 24-25 no-
vembre 2006), a cura di F. Serpico, Firenze-Monteprandone 2007, pp. 157-178: 174-175. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   71 

 

uccise e ne nascose il corpo. Prodigiosamente, grazie all’intervento del 
predicatore, il piccolo venne ritrovato vivo et sano, e l’ebreo, insieme alla 
sua famiglia si convertì2. 

Questo racconto, in cui è presente la tematica dell’omicidio rituale e 
della pericolosità dei rapporti tra ebrei e cristiani3, apre uno spaccato si-
gnificativo sull’azione sociale di Giacomo riguardo alla presenza ebraica 
nel contesto urbano e comunale italiano. Il suo impegno nel garantire il 
rispetto della normativa canonica durante la formulazione e la revisione 
delle leggi cittadine riguarda, infatti, anche il delicato rapporto con gli 
ebrei, e costituisce un ulteriore bacino di dati preziosi per comprendere la 
visione e la prassi dei predicatori dell’Osservanza nel Quattrocento. 

Allo stato attuale degli studi – in quello che risulta essere un elenco 
provvisorio e suscettibile di ampliamento grazie a future ricerche 
d’archivio e allo spoglio di documentazione ancora inedita – è possibile 
individuare diversi interventi di Giacomo in alcune città italiane. Durante 
i suoi cicli di predicazione, nei quali insisteva su alcuni temi «per sensibi-
lizzare i singoli e indurre le comunità a prendere provvedimenti»4, il frate 
piceno si prodigava per la riformulazione dei capitoli statutari, propo-
nendo, revisionando o facendo applicare alcune norme concernenti il de-
licato rapporto con gli ebrei5. 

 
2 Venanzio da Fabriano, Miraculi facti per li meriti et orationi del beato Iacobo de la Marchia, cod. Vat. 

Lat. 10501, cap. 21, citato come Vita III in U. Picciafuoco, La vita di S. Giacomo della Marca (1393-
1476) secondo gli antichi codici di fr. Venanzio da Fabriano (1434-1506), Monteprandone 1977, pp. 70-
74. Per la questione delle redazioni venanziane, cfr. E. Paoli, Venanzio da Fabriano e la costruzione 
della memoria agiografica di Giacomo della Marca: una questione preliminare, in Biografia e agiografia di san 
Giacomo della Marca, Atti del convegno internazionale di studi (Monteprandone, 29 novembre 
2008), a cura di F. Serpico, Firenze-Monteprandone 2008, pp. 125-152: 125-135; 147-148. 
L’unica presenza attestata di Giacomo a Brescia è quella per la predicazione quaresimale del 
1462, ma per il Lasić risulta improbabile la veridicità del racconto: cfr. D. Lasić, De vita et operibus 
S. Iacobi de Marchia. Studium et recensio quorundam textuum, Falconara Marittima 1974, pp. 144-146. 

3 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., pp. 176-177. Per il tema degli infanticidi ad opera 
degli ebrei si veda: A. Toaff, Pasque di sangue. Ebrei d’Europa e omicidi rituali, Bologna 2007, in parti-
colare il caso di Rizzardo, un ebreo originario di Ratisbona, trasferito a Brescia nel 1464, a cui 
sarebbe pervenuto il sangue di un supposto sacrificio rituale: pp. 86-88.  

4 M. G. Muzzarelli, Pescatori di uomini. Predicatori e piazze alla fine del Medioevo, Bologna 2005, pp. 
85-86. 

5 Sugli ebrei e le Marche si veda come quadro generale: S. Bernardi, Gli ebrei e le Marche nei secc. 
XIV e XVI: bilancio di studi, prospettive di ricerca, in Aspetti e problemi della presenza ebraica nell’Italia cen-
tro-settentrionale: secoli XIV e XV, Roma 1983, pp. 227-272; Ead., Gli ebrei e la giustizia pontificia. Al-

 



72   LORENZO TURCHI 

 

Da un primo sondaggio sulle fonti, per quanto riguarda le tematiche 
che qui ci interessano più da vicino, l’attività di Giacomo si dispiega in 
un lungo arco cronologico che lo vede presente: nel 1426 a Macerata6, 
nel 1427 ad Ancona7 e Recanati8; nel 1444 a Terni9; nel 1445 a Sansepol-
cro10; nel 1454 a San Severino Marche11; nel 1459 a Fermo12; nel 1466 a 

 
cuni esempi in città della Marca di Ancona, «La rassegna mensile di Israel», 67 (2001), pp. 275-290. Per 
una panoramica complessiva sulla vita di Giacomo della Marca si rinvia a: R. Lioi, P. Cannata, 
Giacomo della Marca, in Bibliotheca Sanctorum, VI, Roma 1965, pp. 388-401; D. Lasić, Definizione degli 
scritti e problemi biografici di S. Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicum», 6 (1969), pp. 34-40; C. 
Casagrande, Giacomo della Marca, santo (Iacobus de Marchia), in Dizionario Biografico degli Italiani, 54, 
Roma 2000, pp. 214-220. Si segnala pure il recente studio: M. Buccolini, San Giacomo della Marca. 
La vita, la riforma religiosa e l’opera sociale, Jesi 2020. Si veda anche S. Bracci, L’avventurosa vita di un 
predicatore taumaturgo del Quattrocento, Gorle 2022. Utili notizie in: L. Turchi, Beyond John of Ca-
pistrano: The Letters of James of the Marches, in The grand tour of John of Capistrano in Central and Eastern 
Europe (1451-1456). Transfer of ideas and strategies of communication in the late Middle Ages, ed. by J. 
Mixson and P. Kras, Lublin 2018, pp. 347-366. 

6 In merito al passaggio e alle attività di Giacomo nelle singole città, la bibliografia di riferi-
mento viene indicata caso per caso: il primo miracolo compiuto nel “Nome di Gesù” si verificò 
a Macerata nel 1426: cfr. M. Sensi, Fraternite di Disciplinati a Macerata nei secoli XIV-XV, «Quaderni 
del Centro di documentazione sul movimento dei Disciplinati», 13 (1971), pp. 4-51: 10 (anche in 
«Bollettino per l’Umbria», 68, 2 [1971], pp. 209-256); Lasić, De vita cit., p. 321; L. Paci, Ricordi ma-
ceratesi di S. Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicum», 13 (1976), pp. 201-211: 207; Buccolini, 
San Giacomo cit., pp. 58-60. 

7 Giacomo stesso attesta la sua presenza in città nel 1427, annotandone la data nel racconto 
di uno dei suoi miracula de Nomine Iesu, avvenuto a favore di un bambino che assisteva alla sua 
predica: G. Caselli, Studi su S. Giacomo della Marca pubblicati in occasione del II centenario della sua cano-
nizzazione, I, Offida 1926, pp. 253-254; cfr. Lasić, De vita cit., p. 339; cfr. Buccolini, San Giacomo 
cit., pp. 67-68. 

8 Cfr. B. Ghetti, Gli Ebrei e il Monte di Pietà in Recanati nei secoli XV e XVI, «Atti e Memorie 
della Deputazione di Storia Patria delle Marche», 4 (1907), pp. 11-39; 9 (1913), pp. 377-434; F. 
Picciotti, San Giacomo della Marca a Recanati e a Loreto, «Picenum Seraphicum», 13 (1976), pp. 212-
232; Caselli, Studi cit., pp. 254-255; Buccolini, San Giacomo cit., pp. 68-71. Si veda anche: S. Ber-
nardi, Gli ebrei nella società recanatese fra XIV e XV secolo, in Atti del XXIX Convegno di studi maceratesi 
(Porto Recanati, 13-14 novembre 1993), Macerata 1995 (Studi Maceratesi 29), pp. 57-82. 

9 Cfr. A. Ghinato, Apostolato religioso e sociale di S. Giacomo della Marca in Terni, «Archivum fran-
ciscanum historicum», 49 (1956), pp. 106-142; 352-390: 116-132, 141 (Pubblicato con piccole 
varianti come: A. Ghinato, Vita religiosa nel Quattrocento italiano. Apostolato religioso e sociale di S. Gia-
como della Marca in Terni, Roma 1956); Buccolini, San Giacomo cit., pp. 164-165. 

10 Cfr. A. Czortek, Eremo, convento, città. Un frammento di storia francescana: Sansepolcro, secoli XIII-
XV, Assisi 2007, pp. 246-247; G.P. Scharf, Fra economia urbana e circuiti monetari intercittadini: il ruolo 
degli Ebrei a Borgo San Sepolcro a metà del Quattrocento, «Archivio Storico Italiano», 156 (1998), pp. 
448-477: 458-459; R. Paciaroni, Vessazioni agli ebrei di Sanseverino nei secoli XV e XVI, in Atti del 
LVII Convegno del Centro studi storici maceratesi [Abbadia di Fiastra (Tolentino), 19-20 novembre 2022], 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   73 

 

L’Aquila13 e, infine, nel 1468 ad Assisi14. Queste azioni si collocano sullo 
sfondo generale del rapporto tra cristiani ed ebrei in Italia15 in cui i temi 

 
Macerata 2023 (Studi Maceratesi, 57), pp. 103-154: 114-116; Buccolini, San Giacomo cit., pp. 171-
172. 

11 Cfr. V.E. Aleandri, San Giacomo della Marca in Sanseverino, «Arte e Storia», 19 (1900) 13-14, 
pp. 78-94; Id., Una famiglia di medici ebrei a San Severino Marche, nel secolo XV, «Picenum», 17 (1920), 
pp. 244-246. Buccolini, San Giacomo cit., pp. 210-211. 

12 Cfr. E. Tassi, La predicazione antiusura di S. Giacomo della Marca e dei frati dell’Osservanza a Fer-
mo, in Atti del Convegno di studi in onore di San Giacomo della Marca (Monteprandone, 23 novembre 1991), 
pp. 45-60; C. Tomassini, La città di Fermo e San Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicum», 13 
(1976), pp. 171-200, per la trascrizione dei documenti: 185-193. Si veda anche: Id., Le riforme sta-
tutarie a Fermo e san Giacomo della Marca, in Atti del Convegno di studi in onore di San Giacomo della Marca 
(Monteprandone, 23 novembre 1991), pp. 61-82: 66-67; R.M. Dessì, Predicare e governare nelle città dello 
Stato della Chiesa alla fine del medioevo. Giacomo della Marca a Fermo, in Studi sul Medioevo per Girolamo 
Arnaldi, a cura di G. Barone, L. Capo e S. Gasparri, Roma 2001, pp. 125-159: 141-148; Buccoli-
ni, San Giacomo cit., pp. 235-236. Anche: S. Bernardi, Momenti e figure nei rapporti fra Roma e la comu-
nità ebraica di Fermo, in Stranieri e forestieri nella Marca dei secc. XIV-XVI, Atti del XXX Convegno di 
studi maceratesi (Macerata, 19-20 novembre 1994), Macerata 1996 (Studi Maceratesi, 30), pp. 
461-480. 

13 Cfr. G. Pansa, Gli ebrei in Aquila nel secolo XV. L’opera dei frati Minori e il Monte di Pietà istituito 
da San Giacomo della Marca, «Bollettino della Società di Storia Patria negli Abruzzi», 16 (1904), pp. 
201-229: 207-213; Caselli, Studi cit., p. 401; A. Chiappini, S. Giacomo della Marca e L’Aquila, «Bul-
lettino della Deputazione Abruzzese di Storia Patria», 44-46 (1964-1966), pp. 105-118; Buccolini, 
San Giacomo cit., pp. 265-267. 

14 Per quanto concerne l’attività di Giacomo ad Assisi si rende necessaria la ricostruzione di 
alcuni passaggi. Il 26 maggio 1468, nel corso del Consiglio segreto della città di Assisi si delibera 
l’erezione del «monte della pietà et della vergine Maria matre de Misericordia», con finalità assi-
stenziali verso la popolazione assisana (C. Cenci, Documentazione di vita assisana. 1300-1530, II, 
Grottaferrata 1975, pp. 698-699). Il 20 giugno dello stesso anno, in seguito alla predicazione del 
frate osservante Fortunato Coppoli si diede seguito al completamento di quanto restava da at-
tuare per il Monte. In tale contesto, per quanto concerne la comunità ebraica, il 22 giugno 1468, 
il Consiglio deliberò la revoca e l’annullamento dei privilegi di cui essa godeva, stabilendo che 
«ex nunc capitula Ebreorum, alias concessa eis de prestando mutuo, revocata sint et annullata, in 
quantum esset peccatum aut excomunicatio et potissime de usuris»; tali restrizioni furono tutta-
via successivamente abrogate dai Priori il 27 settembre. Il 3 luglio venne inoltre stabilito l’obbligo 
per gli ebrei di portare un segno distintivo, una O, all’interno della città di Assisi (Ibid., pp. 700-
701). Secondo l’interpretazione di Ariel Toaff, durante la sua presenza ad Assisi nel 1468, Gia-
como avrebbe fatto ripristinare le misure precedentemente adottate, che prevedevano 
l’annullamento di ogni contratto stipulato con gli ebrei; un provvedimento ritenuto l’unico mez-
zo per tutelare il Monte di Pietà da poco fondato (cfr. A. Toaff, The Jews in Medieval Assisi 1305-
1487. A social and economic history of a small Jewish community in Italy, Firenze 1979, pp. 62-63). Tutta-
via, un esame puntuale delle carte delle Riformanze richiamate da Toaff (Ibid., p. 62, nota 210; p. 
63 e nota 211) mostra che i testi citati non menzionano in modo esplicito un intervento diretto 

 



74   LORENZO TURCHI 

 

affrontati sono per lo più connessi alla questione dell’usura e alla fonda-
zione dei Monti di Pietà16. Tuttavia, Giacomo non manca di intervenire 

 
di Giacomo in sede consiliare su tali provvedimenti, ma rimandano piuttosto a capitoli normativi 
super regimine civitatis, redatti in precedenza dal frate piceno e recepiti dal Consiglio il 3 novembre 
1468 (si veda infra; cfr. Cenci, Documentazione cit., p. 703). La documentazione consente di rico-
struire una presenza continuativa di Giacomo della Marca ad Assisi nel corso degli anni Sessanta 
del Quattrocento. Già il 23 settembre 1463 fu richiesto a Giacomo di intervenire in alcuni aspetti 
degli statuti suntuari della città, de salute, pace et unione dei cittadini; il 13 aprile 1465, nel palazzo dei 
Priori, si eleggono 10 consiglieri per esaminare i capitoli redatti dal frate piceno, ai fini della loro 
esecuzione pro pace et quiete della comunità; mentre il 2 marzo 1466 i Priori di Assisi furono chia-
mati a «videre et intelligere capitula et ordinamenta facta per rev. fr. Iacobum de Marchia, atque 
executioni mandare que utiliora videbuntur pro pace et quiete comunitatis»: cfr. M. Sensi, Rap-
porti tra S. Giacomo della Marca e le confinanti città umbre (Assisi, Foligno, Spoleto), «Picenum Seraphi-
cum», 13 (1976), pp. 308-325: 317 e nota 27; Cenci, Documentazione cit., pp. 675, 682, 685. Come 
già ricordato, il 3 novembre 1468, nel corso del Consiglio segreto cittadino, furono letti i «capitu-
la olim facta super regimine civitatis per ven. fr. Iacobum de Marchia, que omnia iuraverunt at-
tendere et observare iuxta posse» (Ibid., p. 703). La presenza di Giacomo ad Assisi nel giugno del 
1468 è attestata anche da una nota di spesa comunale, relativa alla retribuzione di un muratore 
incaricato della costruzione di una celletta a lui destinata nel convento di S. Damiano (Ibid., p. 
702). Secondo Luciano Canonici, che nel suo studio ricostruisce la documentazione relativa al 
Monte di Pietà di Assisi, il 30 giugno 1468 il frate piceno sarebbe stato impegnato, su richiesta 
dei Priori, nell’esame degli Statuti, dei cosiddetti «patti di pace» e anche del Monte di Pietà. Tut-
tavia, la richiesta risalirebbe in realtà al 1463, senza contenere alcun riferimento esplicito al Mon-
te: cfr. L. Canonici, Il Monte di Pietà in Assisi, «Studi Francescani», 74 (1977), pp. 345-374: 350; 
351-352. Particolarmente significativo è infine un verbale del Consiglio comunale di Assisi che 
attesta in modo esplicito la ricezione delle constitutiones di Giacomo all’interno della normativa 
cittadina e la loro possibile rielaborazione in funzione dell’istituzione del Monte di Pietà. Infatti, 
l’11 aprile 1473, il predicatore fra Agostino da Perugia si rivolse al Consiglio generale sollecitan-
do che «super mulierum nimio ornatu serventur constitutiones facte olim per ven. p. fr. Ia-
cobum de Marchia et inserantur volumini statutorum», prevedendo al contempo la possibilità di 
correggere e modificare tali costituzioni in relazione al Monte di Pietà (Cenci, Documentazione cit., 
p. 734). Alla luce dell’analisi delle fonti, si può pertanto sostenere che l’intervento di Giacomo 
nelle riforme statutarie della città di Assisi sia da collocare a partire dal 1463 e si estenda fino alla 
ricezione dei suoi dettami suntuari nello statuto del 1469 (cfr. P. Monacchia, M.G. Nico, Gli Os-
servanti e la legislazione comunale in Umbria nel secolo XV, in I Frati Osservanti e la società in Italia nel Sec. 
XV, Atti del XL Convegno internazionale in occasione del DL anniversario della fondazione del Monte di Pie-
tà di Perugia, 1462 (Assisi-Perugia, 11-13 ottobre 2012), Spoleto 2013, pp. 279-304: 304; vedi an-
che Buccolini, San Giacomo cit., pp. 275-276, 419). 

15 Della vasta bibliografia sull’argomento, in questo contributo si citeranno solo gli studi che 
interessano direttamente la figura e l’azione del frate piceno. 

16 Ad esempio, contro l’usura praticata dagli ebrei Giacomo interviene a Foligno nel 1445, a 
San Severino Marche nel 1454 e a Fermo nel 1459: cfr. Caselli, Studi cit., pp. 322-323; 347; Ghi-
nato, Apostolato religioso cit., p. 130; Sensi, Rapporti cit., pp. 310-313. Nel 1466 detta gli statuti del 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   75 

 

in altri settori particolari riguardanti sia le prescrizioni rituali ebraiche, 
come la proibizione di vendere ai cristiani carne macellata secondo l’uso 
ebraico17 e le norme sul vino18, sia i provvedimenti di carattere eminen-
temente sociale, come il divieto per i medici ebrei di curare i cristiani19 e 
l’uso del segno distintivo da parte degli ebrei20. Invece, per quanto ri-

 
Monte di Pietà dell’Aquila; per quello di Assisi, si veda quanto riportato nella nota 14. Cfr. Pansa, 
Gli ebrei in Aquila cit., pp. 207-213; Canonici, Il Monte di Pietà in Assisi cit., pp. 349-350. Per una 
panoramica, si veda V. Meneghin, I Monti di Pietà in Italia. Dal 1462 al 1562, Vicenza 1986, pp. 
57, 59, 65. 

17 Le rigorose norme alimentari ebraiche sulla macellazione delle carni procuravano una 
grande quantità di scarti che, non potendo essere consumati dagli ebrei, venivano venduti ai cri-
stiani. Ciò suscitava il malcontento sia dei predicatori osservanti sia delle corporazioni dei macel-
lai cristiani, che accusavano ricadute economiche; ma il disappunto era condiviso dagli stessi 
ebrei, preoccupati per la lievitazione del prezzo della carne kasher. Cfr. A. Toaff, Il vino e la carne. 
Una comunità ebraica nel Medioevo, Bologna 1989, pp. 81-92; A. Esposito, Macellai e macellazione ebrai-
ca a Roma tra fine Quattrocento e inizi Cinquecento: accordi e conflitti, «Zakhor. Rivista di Storia degli 
Ebrei d’Italia», 9 (2006), pp. 45-77: 52; Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 371. 

18 Analogamente a quanto avveniva per la macellazione delle carni, anche per il vino erano 
previste procedure rigorose, in particolare per la pigiatura dell’uva nelle cantine. Anche in questo 
caso si poneva il problema della vendita degli scarti ai cristiani, accompagnato dal timore che 
questi compissero gesti d’irriverenza sull’uva destinata al loro consumo: cfr. Toaff, Il vino cit., pp. 
95-96. A Terni, nel 1444, accanto alle disposizioni riguardanti le carni, si trova infatti anche un 
richiamo specifico alla questione del vino: cfr. Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 371. 

19 L’unico intervento noto in materia sembra essere quello promosso a San Severino Marche 
il 6 aprile del 1454, quando Giacomo richiamò l’osservanza del divieto per gli ebrei di esercitare 
tale mestiere all’interno della città, sotto pena di una multa di venticinque fiorini, come attestato 
nel Libro delle Riformanze: cfr. Aleandri, San Giacomo cit., p. 92. In questo documento Giacomo è 
indicato come Iacobus de Asculo, come avviene anche a Todi (de Esculo), e a Terni de Massa, seguito 
poi dal più corretto de Marchia, evidente errore di lettura poi corretto. A Macerata invece, compa-
re come de Montebrandono: cfr. Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 138; Sensi, Rapporti cit., p. 313. Si 
veda inoltre Caselli, Studi cit., p. 347. 

20 A Recanati il segno di riconoscimento per gli ebrei era già stato imposto dal 1369 tramite 
una normativa locale; Giacomo vi predicò nel 1427, cercò di ripristinare l’antica consuetudine. Il 
Consiglio comunale risultò diviso tra i sostenitori del ripristino del segno e quanti temevano la 
reazione della comunità ebraica che, minacciando di lasciare la città, avrebbe potuto arrecare seri 
danni economico. Dopo una prima bocciatura della proposta, nonostante fosse stato accertato 
che il privilegio invocato dagli ebrei non prevedeva realmente l’esenzione dal segno, ma solo 
l’osservanza della consuetudine vigente, Giacomo manifestò apertamente il proprio disappunto: 
rifiutò di proseguire la predicazione e decise di abbandonare la città. Solo in seguito, dopo una 
visita dei Priori a Giacomo, il Consiglio deliberò nuovamente l’approvazione della norma, stabi-
lendo una multa di venticinque lire di denari per chi l’avesse disattesa e, al tempo stesso, una 
sanzione di venti soldi per i cristiani che avessero denigrato gli ebrei: cfr. Ghetti, Gli Ebrei cit., pp: 
17-21. Sulla base dei documenti riportati nei Libri delle Riformanze, Ghetti osserva che furono gli 

 



76   LORENZO TURCHI 

 

guarda l’individuazione di un luogo specifico e riservato in cui gli ebrei 
potessero vivere separati dalla comunità cristiana – come si è ritenuto 
che avvenisse a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo ad 
Ancona nel 1427 –, dallo spoglio dei documenti d’archivio non risulta al-
cuna testimonianza in proposito21. In realtà, il Libro dei Consigli di Ancona 
accenna solo alla scelta di due buoni cittadini che accompagnassero Gia-
como, «per terzerium»22, cioè nei quartieri cittadini, al fine di riconciliare 
gli animi, «ad pacificandum discordantes et hodiosos», come leggiamo 
nella data del 25 marzo:  

 
stessi ebrei a produrre il privilegio – «[...] privilegio quod produxerint Judei de signo non portan-
do» – per ottenere l’esenzione dall’obbligo di portare il segno distintivo: Ibid., p. 19 nota 2. Cfr. 
inoltre B. Ghetti, Ricerche Storiche, Leggi suntuarie recanatesi dei secoli XV e XVI, Fano 1906, pp. 50-
55, 70-74 (per la trascrizione dei documenti); Picciotti, San Giacomo della Marca cit., pp. 219-222;  
C. Fini, Recanati. Memorie, Recanati 1978, p. 398.  

21 Si è comunemente ritenuto che, a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo ad 
Ancona nel 1427, gli ebrei venissero confinati tra il rione S. Nicola e S. Agostino. Di questo av-
viso cfr. A. Leoni, Ancona illustrata, Ancona 1832, p. 205: «Fu ordinato […] che tutti gli ebrei abi-
tassero nella via del Bagno, cioè da s. Niccola a s. Agostino: e non più dispersi per la città». Così 
anche C. Ciavarini, Memorie storiche degli israeliti in Ancona raccolte da C. Ciavarini, Ancona 1898, pp. 
4-6, in part. p. 5, nota 1. Ciavarini cita il Libro dei Consigli, indicando le date del 25 marzo e del 7 
aprile, tuttavia, l’esame complessivo delle carte indicate, così come di quelle ad esse contigue nel 
manoscritto del Libro dei Consigli, non restituisce alcuna menzione relativa al presunto “confina-
mento” ebraico. La notizia di Ciavarini è ripresa anche da Natalucci, che indica la c. 22 del Libro 
dei Consigli: cfr. M. Natalucci, Ancona attraverso i secoli. Dalle origini alla fine del Quattrocento, 3 voll., I, 
Città di Castello 1961, p. 509: «Nel 1427, per mediazione di S. Giacomo della Marca, essi otten-
gono dalla Comunità di poter abitare il rione fra S. Nicola e S. Agostino, che diverrà poi il quar-
tiere ebraico o ghetto, a condizione che portassero come distintivo un segno giallo (siman) e nel 
1428 si concesse loro di poter seppellire i loro morti fuori Porta S. Pietro». Di nessun aiuto è No-
titie Historiche della citta d’Ancona, Roma 1675, p. 34, dove si riporta solo la descrizione toponoma-
stica del luogo dove risiedevano gli ebrei, senza alcun riferimento al frate piceno. Mentre Tala-
monti riporta solo l’evento della predicazione e così fa anche Caselli: cfr. A. Talamonti, Cronisto-
ria dei frati Minori della Provincia Lauretana delle Marche, 7 voll., II, Sassoferrato 1939, pp. 48-49; Ca-
selli, Studi cit., p. 347.  

22 Ancona, Archivio di Stato, Archivio Comunale di Ancona, Libro dei Consigli, 12, c. 22v (25 
marzo): «Pro duobus civibus per terzerium dandis fratri Iacobo predicatori». L’indicazione nel 
margine esterno menziona due cittadini designati per terzerium in aiuto al frate piceno. A proposi-
to dell’applicazione di quanto indicato da Giacomo, proseguendo nella consultazione del Libro 
dei Consigli emerge, in data 12 aprile 1427, il provvedimento degli Antiani e Regulatores che incarica 
a seguito di sorteggio – «Exstractio pacificatorum», nel margine – tre cittadini anconetani (Iohan-
nes Antonii Nictoli, Palliaresius Iohannis et Iohannes Bevenuti) a partire dal primo maggio del medesimo 
anno, «qui debent esse pacificatores discordantium et provisores miserabilium carceratorum pro 
tribus mensis»: Ibid., c. 25v (12 aprile). 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   77 

 

Item, ad requisitionem viri venerabilis et religiosi fratris Iacobi ordinis Minorum 
predicatoris, ad presens predicantis in dicta civitate Ancone, fuit ad dictum et Consi-

lium datum et redditum per venerabilem, spectabilem et egregium Symonem de Alfe-

riis, unum ex consiliariis dicti Consilii, in ipso consilio decretum et reformatum quod, 
autoritate dicti Consilii, domini Antiani et Regulatores dicte civitatis possint dare dicto 

fratri Iacobo duos bonos viros de quolibet terzerio dicte civitatis Ancone, qui acten-

dant diligenter ad pacificandum discordantes et hodiosos ad invicem in civitate et co-
mitatu, cum beneficio dicti fratris Iacobi. Et sic placuit lxxiii consiliariis dicti Consilii, 

dantibus eorum fabas [fave] albas del sic [sì], et fuit obtemptum et reformatum, non 
obstantibus xviii consiliariis dicti Consilii, qui eorum fabas nigras del non posuerunt in 

contrarium premissorum23. 

 
Inoltre, Giacomo interviene nelle misure contro il gioco d’azzardo24 e 

il lusso delle donne25 prese «ad monitione‹m› venerabilis et religiosi viri 
fratris Iacobi ordinis Minorum predicatoris, ad presens in civitate Anco-
ne»26. Vi si legge infatti: 

 
23 La trascrizione inedita è parzialmente leggibile con alcuni errori in Talamonti, Cronistoria 

cit., p. 49, nota 1.  
24 «[…] nell’omiletica osservante incontriamo sovente il ludus taxillorum, ovvero quello in cui 

si utilizzavano i soli dadi (taxilli), identificato anche con il gioco della zara; e il ludus tabularum, in 
cui il punteggio dei dadi serviva per far muovere delle pedine, cioè le tabulae, su un tavoliere»: L. 
Turchi, “Perdo et venco”: la predicazione osservante sul gioco nel ‘400, «Antonianum», 93 (2018), pp. 655-
670: 669. 

25 Nel sermone domenicale De vanitate mulierum, criticando superstizioni e pratiche estetiche, 
Giacomo afferma che il vero ornamento non deve consistere in alcun artificio menzognero, ma 
nei mores boni. A questo punto, riferendosi alle donne ebree, osserva come esse portino orecchini 
da un solo lato per essere riconosciute: «execranda autem superstitio ligatarum, in quibus etiam 
inaures virorum in sumis ex una parte auriculis suspense depuntantur, quas portant ebree mulie-
res in loco circoncisionis, ut cognoscerentur ab aliis mulierubus»: Iacobus de Marchia, Sermones 
Dominicales, ed. R. Lioi, 4 voll. (= SD), I, Sermo 4, De vanitate mulierum, Falconara M. (Ancona) 
1978-1982, p. 113.  

26 Cfr. Ancona, Archivio di Stato, Archivio Comunale di Ancona, Libro dei Consigli, 12, c. 24r (7 
apr. 1427). I riferimenti al quartiere destinato agli ebrei, presenti nelle Constitutiones sive statuta ma-
gnificae civitatis Anconae, sono tardivi: infatti il testo edito nel 1513 (e poi nel 1566) è 
un’impressione a stampa dello statuto manoscritto del 1493 (in copia del 1510), che non può 
dipendere dalla predicazione di Giacomo. Evidentemente gli autori hanno collegato la predica-
zione del 1427 alla rubrica molto tarda dello Statuto del 1513. Cfr. Constitutiones sive statuta magnifi-
cae civitatis Anconae, Ancona 1566, rubrica 59, p. 135: ««[…] et quod iudei non possint aliquo mo-
do habitare in aliqua parte dicte Civitatis prope aliquam christianorum domum: nisi solummodo 
in loco, et via iudeorum: aut via nuncupata del bagno, Civitatis praedicte». Anche nello Statuto di 
Ancona in pergamena, attribuito al 1458 (con note successive), non c’è alcun riferimento a Gia-
como, ma vi sono solo due rubriche sugli ebrei, che riguardano le limitazioni imposte per il ve-

 



78   LORENZO TURCHI 

 

Mccccxxvii [1427], indictione V, pontificatus santissimi in Christo patris et domini 
domini Martini divina providentia pape quinti, die VII mensis aprilis. Ad monitione‹m› 

venerabilis et religiosi viri fratris Iacobi ordinis Minorum predicatoris, ad presens in 

civitate Ancone, ex deliberatione dominorum Antianorum et Regulatorum dicte civita-
tis, fuit publice bannitum et preconizatu‹m› per Christofarum, publicum precone‹m› 

Communis dicte civitatis, per loca publica et consueta dicte civitatis, pro parte domini 

. . , potestatis civitatis prefate, quod nulla persona audeat vel presumat ludere ad ali-
quem ludum taxillorum, neque cartarum, nec ad aliquem alium ludum prohibitum ex 

forma statutorum et ordinis civitatis predicte, ad penam in dictis statutis et ordinamen-
tis contentam. Item quod nulla domina vel femina audeat vel presumat portare in dor-

so vestem straxinando [con strascico], nec aliam vestem, neque ornamenta contra sta-

tutum ad penam in ordinibus dicte civitatis contentam27. 

 
nerdì Santo e le modalità del loro giuramento. Per gli Statuti comunali: cfr. L’archivio del Comune di 
Ancona. Antico regime: inventario, a cura di C. Giacomini, Ancona 2021, pp. 6-7; C. Giacomini, Le 
magistrature giudiziarie di Ancona nei documenti comunali di antico regime (1308-1797), Ancona 2009, pp. 
15-21. Ringrazio vivamente Roberto Domenichini, Carlo Giacomini e Pamela Galeazzi per la 
gentilezza e le indicazioni fornitemi nella consultazione dei documenti dell’Archivio di Stato di 
Ancona. 

27 Ancona, Archivio di Stato, Archivio Comunale di Ancona, Libro dei Consigli, 12, 1427, c. 24r (7 
aprile). Dall’analisi del Libro dei Consigli – qui trascritti per la prima volta – emerge che le norme 
imposte dal frate piceno si collocano all’interno di una consuetudine consolidata nella prassi dei 
predicatori riguardo agli ebrei. Inoltre, come attestato dagli Antiani et Regulatores di Ancona, in 
data 25 marzo 1427, Giacomo svolse un’attività di pacificatore all’interno della città. Alla luce di 
tali evidenze, appare da verificare l’affermazione che presenta il frate piceno come un «fervente 
predicatore antigiudaico», la cui presenza avrebbe compromesso il già precario equilibrio tra cri-
stiani ed ebrei in Ancona come sostenuto in: G. Capriotti, C. Ferrara, Immagini e antigiudaismo. Set-
te “città antiebraiche” nelle Marche, «Marca/Marche», 3 (2014), pp. 81-116: p. 94. Nel medesimo arti-
colo ritroviamo il fraintendimento sul confinamento ebraico: «agli ebrei di Ancona venne impo-
sto di fissare la loro abitazione nella via dei Giudei». Dopo lo spoglio di queste carte del Libro dei 
Consigli di Ancona, incontriamo la presenza di fra Giacomo, chiamato de Esculo, a Recanati. I 
priori di alcune confraternite di Ancona desiderano andare a Recanati per fargli visita, con il 
permesso del Consiglio comunale, considerati «virtuosis et bonis operationibus et fructu factis» 
del frate nella città di Ancona: ogni confraternita andrà processionalmente e potrà partire solo al 
ritorno della precedente, come si legge in Ancona, Archivio di Stato, Archivio Comunale di Ancona, 
Libro dei Consigli, 12, 1427, cc. 28v-29r (8 maggio): «Item, ad supplicationem . . , priorum fraterni-
tatum Sante Marie Nunctiate, Sante Marie Misericordie et Santi Tome de Conturbia de ditta civi-
tate Ancone, petentium licentiam eundi Racanetum [Recanati], cum eorum confratribus proces-
sionaliter et devote ad visitandum venerabilem virum fratrem Iacobum de Esculo ordinis Mino-
rum, predicantem ad presens in civitate Racaneti. Fuit ad dictum et Consilium datum et reddi-
tum per virum spectabilem et egregium Antonium Simonis Brincii, unum ex consiliariis dicti 
Consilii, in eodem consilio decretum et reformatum. Quod auctoritate dicti Consilii consideratis 
virtuosis et bonis operationibus et fructu factis in hac civitate per dictum fratrem Iacobum; ei-
sdem fraternitatibus detur et ex nunc concessa sit licentia et libera facultas ut unatim vadant ad 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   79 

 

Dall’analisi dei casi rinvenuti, si possono delineare in nuce alcuni tratti 
iniziali, seppure approssimativi e necessariamente non esaustivi, che il 
frate piceno sembra manifestare durante la sua azione, in questo frangen-
te, di giurista28. Appare piuttosto evidente il principale intento di salva-
guardare l’osservanza della normativa canonica e della consuetudine giu-
ridica vigente se riconosciute valide: da un lato Giacomo possiede un pi-
glio fermo e deciso nell’applicazione delle leggi, come nel caso di Recana-
ti, dove con risolutezza si scontra con l’incerta condotta del Consiglio 
comunale, dall’altro lato egli si mostra liberale e tollerante nell’accettare i 
privilegi riconosciuti come validi, come a Sansepolcro sulla questione del 
segno distintivo per gli ebrei, dove egli consente tranquillamente che 
vengano esentati coloro che godono di capitoli o privilegi da parte del 
Comune o del Monte di Firenze, situazione che non era stata riscontrata 
per Recanati29.  

Allo stesso tempo, in Giacomo emerge la preoccupazione per l’attività 
usuraria ebraica, come si evince dai capitoli aquilani, da lui stilati, in cui si 
propone di erigere il Monte di Pietà «per refrenare la insatiabile voragine 
della usura de Judey la quale devora et consuma li beni temporali 
dell’omini et persone [...]»30. Inoltre, sembra sussistere un certo timore 
per le possibili azioni profanatrici a discapito dei cristiani, come quelle 
che riguardano il vino, stando a quanto si apprende dalle Riformanze della 
città di Terni, in una delle sei proposte presentate al consiglio generale da 
Giacomo, laddove si legge, dopo il divieto degli scarti della carne: «Sexto 
cum sit valde abhominabile quod Iudaei sciattent carnes et postea de illis 

 
dictum fratrem Iacobum et, reversa prima, vadat secunda et sic successive. Set quod prefati do-
mini moniant dictos priores ut revertantur celeriter. Et sic placuit lxvii consiliariis dicti Consilii, 
dantibus eorum fabas albas del sic. Et fuit obtemptum et reformatum, non obstantibus xxv con-
siliariis dicti Consilii, qui eorum fabas nigras del non posuerunt in contrarium premissorum». Si 
deve quindi rettificare quanto riportato da Caselli, Studi cit., pp. 254, dove si legge che Giacomo 
«ottenne dal Senato di essere accompagnato processionalmente con due Confraternite a Recanati». 

28 Per i cenni biografici di Giacomo come giurista, si rimanda a L. Turchi, In Ordine intravi 
in ista sancta ecclesia: Giacomo della Marca dalla Porziuncola a Monteripido, in Giacomo della Marca tra 
Monteprandone e Perugia: lo Studium del convento del Monte e la cultura dell’Osservanza francescana, Atti del 
Convegno Internazionale di Studi (Monteripido, 5 novembre 2011), a cura di F. Serpico e L. 
Giacometti, Firenze 2012, pp. 61-62. 

29 Cfr. A. Czortek, Eremo cit., pp. 246-247; Scharf, Fra economia urbana cit., pp. 458-459. 
30 Per il testo dei capitoli del Monte di Pietà dell’Aquila, si veda Pansa, Gli ebrei cit., pp. 221-

229 (il passo citato a p. 221). 



80   LORENZO TURCHI 

 

propriis venduntur Christianis; et etiam emant vinum in vaschiis, sine 
uvas, quod vinum ipsi maculant et postea relinquunt de eodem Christia-
nis, et dicant vinum et carnes nostras esse pollutas: placeat similiter pro-
videre»31. 

Gli altri suggerimenti del predicatore sembrano tesi a evitare il rischio 
della commistione e frequentazione tra ebrei e cristiani che doveva appa-
rire come pericolosa32 e, nello specifico, a bloccare la vendita degli scarti 
alimentari ai cristiani che veniva considerata come un’ingiustizia33: infatti 
l’accettazione degli usi ebraici appariva ai predicatori osservanti come 
una preoccupante perdita di identità cristiana con la conseguente assun-
zione di usanze eterodosse34.  

 
31 Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 371; si vedano anche pp. 123, 130, 379. 
32 Dalle ricerche nel fondo Archivio Priorale dell’Archivio di Stato di Macerata, risulta che il 15 

marzo 1426 a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo, sono stati approvati «certos 
ordines seu capitula» riguardo leggi suntuarie sulle vesti femminili e il riammettere in città certi 
esiliati: Macerata, Archivio di Stato, Archivio Priorale, Libro delle Riformanze 13, c. 210v. Mentre è il 
29 giugno del 1427, attraverso quedam lictere, il vescovo di Macerata Marino di Tocco e Giacomo 
– denominato de Montebrandono in relazione alla sua città natale – esortano il popolo maceratese 
ad istituire ordines et capitula da applicare nei confronti dei Giudei circa un signum da portare, affin-
ché si distinguessero dai cristiani: Ibid., 14, c. 81rv. Si veda anche D. Tortolini Cristalli, La confra-
ternita dei flagellanti (o del Bon Gesù) a Macerata. Testi inediti, Dissertazione per il conseguimento della 
laurea in lettere all’Università di Roma, giugno 1964, Appendice, II, IV; cfr. Paci, Ricordi maceratesi 
cit., pp. 202, 206-207. Inoltre dai capitoli emanati, la materia trattata risulta essere: capitulum de 
signo ferendo per Iudeos, in cui si specifica la forma del signum (è visibile un cerchio), il colore (crocei 
coloris, cioè giallo), il punto dove portarlo (in loco evidenti in eorum vestibus); capitulum de usuris; capitu-
lum de pignoribus vendendis; capitulum quod Iudei non prestent super possessionibus et domibus; capitulum de 
vino vendendo Iudeis, in cui si parla della proibizione di acquistare vino o uva da qualsiasi cristiano; 
capitulum quod Iudei non dent ad allactandum filios mulieri christiane, che messo ai voti, ebbe una pallucta 
– pallina – in contrario: Macerata, Archivio di Stato, Archivio Prioriale, Libro delle Riformanze 14, 
81v-82v. Si ringrazia il personale dell’Archivio di Stato di Macerata per la disponibilità e acco-
glienza; l’auspicio è di pubblicare i materiali inediti qui menzionati in un prossimo contributo. 
Nei suoi sermoni Roberto Caracciolo da Lecce dirà con veemenza: «li iudei portino el signo sì 
che siano cognosciuti tanto mascoli quanto donne, acciò che per errore non se imbrattino li 
christiani con le iudee, nè le christiane con li iudei»: Roberto da Lecce, Spechio della christiana fede, 
Venezia 1536, Sermo 19, p. 137. Riferimenti utili anche nel testo d’obbligo di A. Milano, Storia 
degli ebrei in Italia, Torino 1992, pp. 560-561. 

33 Cfr. Toaff, Il vino cit., pp. 85-86. 
34 Si può applicare, in questo senso, anche a Giacomo quello che è stato detto a proposito di 

Giovanni da Capestrano, per il quale il mondo ebraico appariva «come una realtà consapevol-
mente e pericolosamente antagonista alla fede nel Cristo e alla sua Chiesa»: A. Bartolomei Ro-
magnoli, «De Adventu Messie eiusque divinitate». Il dossier antigiudaico di Giovanni da Capestrano, in 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   81 

 

Sta di fatto che, nella pratica, né gli ebrei, né i cristiani dovettero farsi 
troppi scrupoli riguardo agli interventi della predicazione degli Osservan-
ti (come nel caso di comprare o vendere all’una o l’altra parte) se, come 
risulta dai documenti, numerose furono le multe in cui incorsero en-
trambi35. Il difficile confronto con il giudaismo era segnato anche dalla 
strategia ambigua delle autorità, nel senso che le norme erano spesso di-
sattese quanto alla concreta applicazione e le oscillazioni tra appoggio e 
ritorsione dipendevano spesso da considerazioni economiche36. 

Infine, appare significativa la notizia relativa a una trascrizione – oggi 
perduta – redatta da Pier Paolo Vergerio della disputa tra Giacomo e il 
rabbino di Buda. Un documento di questo tipo consentirebbe di amplia-
re la comprensione su questo genere di controversie teologiche37, che il 
frate piceno avrebbe potuto intraprendere come espressione della sua 
predicazione antiebraica – sebbene la descrizione non sia giunta fino a 

 
Cultura, società e vita religiosa ai tempi di S. Giovanni da Capestrano, Atti del V Convegno storico inter-
nazionale (Capestrano, 21-22 ottobre 2002), a cura di E. Pasztor, Capestrano 2003, pp. 47-70: 54. 

35 Si vedano alcuni riferimenti in Esposito, Macellai cit., 51-52; Toaff, Il vino cit., pp. 18-19, 
215-219. 

36 Cfr. Bartolomei Romagnoli, «De Adventu Messie eiusque divinitate» cit., p. 55. Per esem-
pio, ancora a Sansepolcro, nel 1445, Giacomo aveva proposto la macellazione delle carni ebrai-
che non in luogo pubblico, ma privatamente, con l’esclusivo utilizzo e consumo per i soli ebrei; 
ma il provvedimento venne successivamente disatteso, perché fu stabilito che gli ebrei potessero 
utilizzare anche la bottega del beccaio (il beccarius è colui che sta nella beccaria, la macelleria: Beccha-
ria, in C. Du Cange, Glossarium mediae et infimae latinitatis, Niort 1883, t. 1, col. 614c.) con la possi-
bilità di accordarsi per la macellazione della carne in vista della loro vendita anche ai cristiani. A 
Fermo, invece, nel 1459, il divieto per gli ebrei di utilizzare il macello pubblico fu applicato senza 
alcuna eccezione. Si veda: Czortek, Eremo cit., p. 246; Scharf, Fra economia urbana cit., pp. 458-459, 
e nota 27; cfr. Tomassini, La città di Fermo cit., p. 192; Id., Le riforme statutarie a Fermo cit., pp. 66-
67. Riguardo alle “strategie ambigue” delle autorità in relazione alla fondazione dei Monti di Pie-
tà: cfr. A. Toaff, Jews, Franciscans, and the first Monti di Pietà in Italy (1462-1500), in Friars and Jews in 
the Middle Ages and Renaissance, ed. by S. J. McMichael and S. E. Myers, Leiden 2004, pp. 239-253, 
in part. pp. 244-245. 

37 Nell’attività di Giacomo non mancano episodi di controversia teologica, come nel caso 
della duplice disputa con l’agostiniano Andrea Vanni da Cascia, tenutasi nel 1425 a Cascia e 
l’anno successivo a Camerino, in occasione della predicazione sul nome di Gesù. Celebre è inol-
tre la disputa sul sangue di Cristo, svoltasi a Roma nel 1463: cfr. Buccolini, San Giacomo della Mar-
ca cit., pp. 49-50, 63-64, 87, 252, 365-367. Per la disputa de sanguine Christi si veda anche: L. Tur-
chi, La teologia del Preziosissimo Sangue di Cristo nel dibattito teologico del tempo: tra Francesco della Rovere e 
Giacomo della Marca, in Francesco della Rovere (Sisto IV). Formazione e attività tra Savona e Padova, Con-
vegno di studio (Savona, 15-16 settembre 2024; Padova, 21-22 novembre 2024), a cura di L. 
Bertazzo, Centro Studi Antoniani, in corso di stampa.  



82   LORENZO TURCHI 

 

noi38 –, come scrive nel De magnificentia gloriosi nomine Yhesu riferendosi a 
san Paolo, il quale «confundebat iudeos et omnes paganos in disputatio-
ne» (Act. 9, 22)39. 

2. Gli Ebrei negli scritti di Giacomo della Marca 

Esaminare gli scritti di Giacomo della Marca con l’intento di ricostrui-
re, all’interno del corpus letterario del frate piceno, il suo pensiero sul giu-
daismo, significa confrontarsi con un bilancio necessariamente provviso-
rio, in quanto gran parte della sua produzione scritta rimane tuttora ine-
dita. Come è noto, disponiamo del testo di due trattati, il Dialogus contra 
Fraticellos e il De sanguine Christi40, e di uno dei due cicli di predicazione, i 
Sermones Dominicales41. Essi testimoniano un’attività letteraria ben più va-
sta, della quale, a partire dal XX secolo, si sta progressivamente amplian-
do la conoscenza grazie alla pubblicazione di singole prediche42. 

 
38 Pier Paolo Vergerio il Vecchio avrebbe redatto un sommario della disputa avvenuta nel 

1433 tra Giacomo della Marca e Joseph, rabbino di Buda; tuttavia il testo risulta oggi assente dal 
codice Clm 3590 della Biblioteca Statale Bavarese, che un tempo lo conteneva. Come ha potuto 
verificare György Galamb, il manoscritto reca infatti al foglio 82b la nota «forte hic excisa», ossia 
«forse qui [è stata] tagliata» la descrizione in questione. Ringrazio l’amico György Galamb per 
avermi segnalato la notizia: cfr. G. Galamb, Umanisti ed Osservanti francescani in Ungheria, in Osser-
vanza francescana tra Quattrocento e primo Cinquecento: Italia e Ungheria a confronto, a cura di F. Bartolacci 
e R. Lambertini, Roma 2014, p. 24; e in particolare in G. Galamb, Egy budai hitvita és Pier Paolo 
Vergerio [Una controversia di fede a Buda e Pier Paolo Vergerio], in Acta Universitatis Scientiarum 
Szegediensis, «Acta Historica», 134 (2017), Köszöntő kötet Dr. Zimonyi István 60. születésnapja 
alkalmából [Volume in onore del dott. István Zimonyi in occasione del suo 60º compleanno], 
pp. 131-136. 

39 SD II, Sermo 48, De magnificentia gloriosi nomine Yhesu, p. 253. 
40 Iacobus de Marchia, Dialogus contra Fraticellos, ed. D. Lasić, Falconara M. (Ancona) 1975; 

Id., De sanguine Christi, ed. D. Lasić, Falconara M. (Ancona) 1976. 
41 Cfr. supra nota 25. 
42 Oltre ai lavori di Lasić, che tra i tanti meriti ha anche quello di aver delineato lo status quae-

stionis delle opere edite di Giacomo (cfr. Lasić, De vita cit., p. 193 e note 55-64) e di Lioi, occorre 
menzionare le edizioni di due sermoni giacomiani pubblicati nel 1997: A. Gattucci, San Francesco e 
l’Ordine Francescano nei sermoni di San Giacomo della Marca e M. G. Bistoni Grilli Cicilioni, L’inedito 
sermone «De religione ad religiosos» del settantenne Giacomo della Marca entrambi contenuti in San Giacomo 
della Marca nell’Europa del ’400, Atti del Convegno internazionale di studi (Monteprandone, 7-10 
settembre 1994), a cura di S. Bracci, Padova 1997, rispettivamente alle pp. 245-354 e 313-354. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   83 

 

Rimanendo ancora inediti i sermoni del Quaresimale43 e i materiali 
predicabili di Giacomo, tra i quali spiccano i cosiddetti “autografi”44, 
l’indagine sugli ebrei negli scritti del frate piceno non può che prendere 
avvio dalle poche opere edite, per poi inoltrarsi «in quella complicatissi-

 
43 Per il Quaresimale di Giacomo le ricerche hanno individuato un testimone con 80 sermo-

ni nel ms. 187 della Biblioteca Angelica di Roma, esemplare che da una attenta verifica si è poi 
rivelato non privo di rimaneggiamenti da parte di un anonimo agostiniano: cfr. D. Pacetti, I ser-
moni quaresimali di S. Giacomo della Marca contenuti nel cod. 187 della Bibl. Angelica, «Archivum Franci-
scanum Historicum», 46 (1953), pp. 302-340. Nel 1961 Renato Lioi dava notizia del rinvenimen-
to di un nuovo testimone, segnato C.A.IX.1.11, presso la Biblioteca Comunale di Foligno e 
proveniente dal convento degli Osservanti della medesima città; l’esemplare, più completo ri-
spetto a quello dell’Angelica – con 103 sermoni – appariva più conforme allo stile del dettato 
giacomiano: cfr. R. Lioi, I «Sermones Quadragesimales» di s. Giacomo della Marca in un codice della 
Biblioteca Comunale di Foligno, «Annali del Pontificio Istituto Superiore di Scienze e Lettere ‘S. 
Chiara’ di Napoli», 10 (1961), pp. 37-127. Tuttavia spetterà a Dionisio Lasić la scoperta di un ul-
teriore testimone – il Vat. lat. 7642, con 123 prediche –, ovvero del codice che ad oggi, in un 
ipotetico stemma codicum del Quaresimale, sembrerebbe il testimone da privilegiare, a motivo della 
completezza e della qualità del testo: cfr. D. Lasić, Sermones s. Iacobi de Marchia in cod. Vat. lat. 7780 
et 7642 asservati, «Archivum Franciscanum Historicum», 63 (1970), pp. 476-565, in part. pp. 516-
565. Infine, si veda: F. Nocco, F. Sedda, Il Quaresimale di Giacomo della Marca. A sinossi con Giovanni 
da Capestrano per un progetto dell’edizione, in I sermoni quaresimali. Digiuno del corpo, banchetto dell’anima, a 
cura di P. Delcorno, E. Lombardo e L. Tromboni, «Memorie domenicane», n.s. 48 (2017) pp. 
209-242. 

44 Per “autografi” si intendono cinque manoscritti cartacei (M 42, M 46, M 46 bis, M 60 – 
conservati a Monteprandone, presso il Museo Civico – e M 3, oggi Vat. lat. 7780) che, in qualità 
di ‘libri da bisaccia’, furono per molti anni fedeli compagni di Giacomo della Marca; essi raccol-
gono principalmente i testi delle prediche e sono la testimonianza di materiali estremamente di-
versi e in continuo aggiornamento, dato l’alto numero di interventi presenti quasi in ciascuna 
carta (espunzioni, aggiunte, annotazioni marginali e postille) che danno bene l’idea di un lavorio 
costante da parte del Monteprandonese: cfr. A. Crivellucci, I codici della Libreria raccolta da S. Gia-
como della Marca nel convento di S. Maria delle Grazie di Monteprandone, Livorno 1889, pp. 77, 83, 99;  

Caselli, Studi cit., pp. 4-45; D. Pacetti, Le prediche autografe di S. Giacomo della Marca (1393-1476) con 
un saggio delle medesime, «Archivum Franciscanum Historicum», 35 (1942), pp. 296-327: 298. Si no-
ti che la lettera M che precede il numero d’ordine dei codici fu suggerita dal Pacetti: cfr.  D. Pa-
cetti, I «Sermones Dominicales» di S. Giacomo della Marca (1393-1476) in un codice autografo del convento 
francescano di Falconara, «Collectanea Franciscana», 11 (1941), pp. 7-34, 185-222: 8-9; Id., Le prediche 
cit., p. 298 e nota 2; dopo di lui l’indicazione è stata seguita da tutti gli altri studiosi di Giacomo 
della Marca. Sul problema dei cinque esemplari indicati impropriamente come “autografi” – de-
finizione che trova una migliore contestualizzazione nell’oscillazione tra autografia e idiografia – 
è fondamentale il contributo di A. Gattucci, I «Sermones Dominicales» di s. Giacomo della Marca, «Pi-
cenum Seraphicum», 15 (1979-1980), pp. 123-184, in part. pp. 130-132. 



84   LORENZO TURCHI 

 

ma tela di ragno»45 – secondo la ormai comprovata definizione di Maria 
Grazia Bistoni Grilli Cicilioni – costituita dai testi e soprattutto dai nu-
merosissimi interventi dei “libri di lavoro”.  

Data l’ampiezza del campo di ricerca, si è reso necessario circoscrivere 
l’analisi a quattro nuclei tematici tradizionalmente connessi alla polemica 
antigiudaica degli Osservanti nel corso del XV secolo. Farò inizialmente 
riferimento alle prediche edite de Missia presenti nei sermoni domenicali, 
in cui è possibile riscontrare alcuni tratti teologici della riflessione di Gia-
como sugli ebrei. In seguito, analizzerò alcuni brani delle prediche 
sull’eucaristia; dei venerdì di Quaresima – con una particolare attenzione 
ai testi per il Venerdì Santo – e dei sermoni de usura, ovvero a quella imago 
Iudaei, nelle sue varie accezioni, che emerge nella produzione giacomiana 
legata a questi temi.  

Materiali inediti sono stati rintracciati negli “autografi”, già menziona-
ti, e in due codici della Biblioteca Apostolica Vaticana46, nonché in due 
manoscritti particolarmente significativi47.  

Gli unici due testi che, almeno sino ad oggi, restituiscono nel titolo la 
parola Iudaei, il Sermo quomodo Iudei, non cognoscentes eum, congregati sunt adver-
sus eum e il De reprobatione sacrificiorum Iudeorum, saranno analizzati nel pa-
ragrafo terzo del presente contributo.  

 
a. I sermoni domenicali de Missia 
 
Le prediche domenicali di Giacomo consentono di individuare alcuni 

riferimenti terminologici da lui utilizzati nei confronti degli ebrei e offro-
no la formulazione di diverse considerazioni di carattere teologico. È in-

 
45 M. G. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro da bisaccia: il codice 44 dell’Archivio Comunale di Monte-

prandone, Roma 1996, p. 19. 
46 Si tratta del Vat. lat. 7642, che contiene il Quaresimale giacomiano (cfr. nota 43) e del Vat. 

lat. 7780 (già M 3, un tempo conservato a Monteprandone), sul quale si veda Lasić, Sermones cit., 
pp. 476-515. 

47 Si tratta di due codici conservati presso il Museo Civico di Monteprandone. Il primo è il 
ms. M 41, importante per la presenza di un sermone De Iudeis postillato da Giacomo: per 
l’esemplare cfr. Crivellucci, I codici cit., pp. 74-77, n. 41; S. Loggi, I Codici della Libreria di S. Giacomo 
della Marca nel Museo Civico di Monteprandone. Catalogo, Acquaviva Picena 20102, pp. 83-85. Il se-
condo è il ms. M 44, contenente materiali predicabili di Giacomo, per il quale si veda la mono-
grafia: Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro da bisaccia cit. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   85 

 

fatti nel De vero Missia48 che Giacomo, riflettendo sul mistero della venuta 
del Messia, inserisce osservazioni di natura teologica sul popolo ebraico, 
in particolare a proposito della negazione di Cristo da parte degli ebrei. 
In questi sermoni emerge con maggiore chiarezza la teologia di Giaco-
mo, rispetto alla sua azione riformatrice degli Statuti comunali.  

Il sermone presenta una struttura fortemente schematica, nella quale il 
frate piceno si avvale di fitte catene scritturistiche per argomentare i pun-
ti principali già enunciati in apertura; solo in alcuni passaggi emergono 
glosse o commenti personali del predicatore al testo biblico. Ci sofferme-
remo unicamente sui nuclei tematici principali del sermone. 

Richiamandosi al passo della Lettera ai Galati secondo cui «sono più 
numerosi i figli della donna sterile che quelli di colei che ha marito» (Gal 
4,27), ripreso dal libro di Isaia, Giacomo inizia il sermone contrappo-
nendo la vera e nuova sposa, cioè la santa fede cristiana, – resa feconda 
da «martiri, apostoli, vergini e profeti», e destinata alle nozze49 con il vero 
Messia – alla sinagoga degli ebrei, presentata come sterile e destinata 
all’abbandono. A partire da tale contrapposizione, l’autore introduce cin-
que punti sui quali intende articolare la propria esposizione relativa a 
questo sposalizio simbolico50. 

La synagoga iudeorum è dunque descritta come adultera e sterile, destina-
ta ad essere abbandonata, mentre l’ecclesia gentium rappresenta la vera spo-
sa feconda, le cui nozze riempiono di gioia il cielo e la terra. Nel modus 
operandi di Giacomo, la giustificazione di tali affermazioni si fonda su una 
lunga catena scritturistica – tipica di molti suoi sermoni – che in questo 
caso comprende almeno diciotto citazioni dirette, entro le quali il predi-
catore inserisce le proprie deduzioni e considerazioni. 

Secondo Giacomo, è a causa dell’infedeltà e dell’ostinazione degli 
ebrei che il regno è stato loro tolto e affidato a un popolo in grado di 
produrne i frutti (Mt 21,43). Il popolo incredulo verso il quale Dio ha 
steso invano le sue mani (Is 65,1-2) è, per il frate piceno, senza dubbio 
quello ebraico, come egli stesso precisa con la glossa «ille est iudeo-

 
48 Cfr. SD, II, Sermo 33, De vero Missia, pp. 47-56. 
49 È interessante notare come nella variante del codice B, la Chiesa è già «sponsatam» con il 

Messia: cfr. SD, II, Sermo 33, De vero Missia, p. 47. 
50 Cfr. ibid. Essi riguardano la missione dello sposo; l’attesa delle genti; la durata del regno 

eterno; il rifiuto dei giudei; la loro dispersione fra le genti a causa dell’effusione del sangue di Cri-
sto. 



86   LORENZO TURCHI 

 

rum»51. Seguendo Isaia, Giacomo afferma che Dio ha mostrato chiara-
mente la promessa fatta alle genti e la ruina iudeorum, perché essi, popolo 
incredulo, hanno respinto la protezione divina. L’abbandono del Signore 
e l’aver dimenticato il suo santo monte, sono le ragioni per cui gli ebrei 
«sono caduti nella strage e nella spada»52. La loro ostinazione, nonostante 
i molteplici passi della Scrittura che avrebbero potuto guidarli nell’ascolto 
della volontà di Dio, li conduce a “turarsi” ancor più decisamente le 
orecchie per non ascoltare i predicatori di Cristo e gli apostoli. Per que-
sto, in quanto reprobi, essi sono stati respinti dal Signore, che al loro po-
sto ha scelto il “popolo delle genti”, come già preannunciato per mezzo 
del profeta Osea. In questo punto Giacomo cita il brano biblico del pro-
feta, sottolineando la condizione degli ebrei, non più considerati popolo 
di Dio; ed è significativo che, nelle citazioni conclusive di questo brano, 
inserisca anche il versetto rivolto al “non-mio-popolo”: «populus meus 
es tu»!53 Una scelta che sembra introdurre, almeno in parte, un accento di 
speranza all’interno della sua stessa argomentazione. Tuttavia, a proposi-
to dell’attesa del Messia, Giacomo conclude questa parte del discorso 
con una nota inquietante: egli interpreta il «desideratus cunctis gentibus» 
(Aggeo 2,7) non come il Cristo ma come l’Anticristo atteso dagli ebrei, 
dato che essi lo accoglieranno credendolo il Messia54, evidente segno del-
la loro cecità.  

Quanto ai motivi della negazione di Cristo da parte degli ebrei (quarto 
articolo principale del sermone), Giacomo, citando una fitta serie di passi 
biblici, sembra interpretare la loro incredulità come un “rifiuto volontario 
e colpevole”, nonostante essi avessero visto le opere da lui compiute. Per 
tale rifiuto essi vivrebbero in una condizione di “cecità spirituale”, aven-
do perduto il lumen veritatis. Inoltre, sarebbero vittime anche di una falsa 
sapienza, poiché interpretano erroneamente la Scrittura: credono di co-

 
51 Ibid., p. 49. 
52 Ibid., p. 49: «Ubi evidenter ostendit promissionem gentium que quesierunt me, que ante 

non interrogabant me et ruinam iudeorum tamquam populum incredulum ad quem tota die ex-
tendebat manus suas in protectione; sed ipsi reliquerunt Dominum et obliti sunt montem sanc-
tum Domini et in cede et gladio corruerunt». 

53 Ibid., p. 49. 
54 «Quintum punctum Agey, 2, 7-8: “ego conmovebo celum et terram […] et veniet deside-

ratus cunctis gentibus”, videlicet perfidum antichristum quem iudei expectant omnes abhor-
rent»: ibid., p. 52. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   87 

 

noscere l’origine e l’identità del Cristo e ne rifiutano la messianicità. Per 
Giacomo, difatti, è proprio l’ignorantia e la cecitas degli ebrei a spingere il 
Salvatore a versare lacrime amare sulla croce, manifestando un dolore 
tanto grande unicamente per questo peccato55. 

La riflessione del frate piceno si fa decisamente più dura quando egli 
affronta il tema della morte del Salvatore: è a causa del sangue di Cristo, 
che gli ebrei «inpie effuderunt», che essi sarebbero stati dispersi tra tutte 
le genti56. I richiami ai brani di Ezechiele sul sangue versato – sangue che 
gli ebrei stessi reclamano su di sé con il «super nos» – diventano per Gia-
como un’accusa diretta della loro responsabilità nella morte di Cristo, an-
che se egli ritiene che, nell’economia del piano divino, essi fossero “con-
formi” alla volontà di Dio57.  

È significativo osservare come Giacomo consideri più grave il peccato 
del bestemmiatore, che con le sue parole colme di disprezzo tenta in 
qualche modo di “uccidere” Dio, calpestando la sua divinità, rispetto a 
quello degli ebrei, i quali non vollero mettere a morte Cristo in quanto 
Dio, ma soltanto in quanto uomo58. In questo senso, nella riflessione del 
frate piceno non si può parlare propriamente di un’accusa di “deicidio”. 

 
55 «Videns enim iudeorum cecitatem et eorum dampnationem a lacrimis continere, sicut 

pius, non valuit. Et pro nullo alio peccato tantum dolorem ostendit sicut pro peccato ignorantie 
ipsorum in cruce: “Domine, parce illis, quia nesciunt quid faciunt” [Lc 23,24]»: SD, II, Sermo 69, 
De signiis exterminii, p. 487. Per Giacomo un segno della grande cecità del popolo ebraico è stato 
quello della scelta di lasciare libero l’omicida Barabba al posto del Cristo: cfr. SD, III, Sermo 99, 
De signis adventus Antechristi, p. 389. Inoltre, è il rifiuto del vero Messia il motivo per cui scribi e 
farisei, ricorrendo a menzogne e finzioni, cercavano di metterlo in difficoltà pubblicamente: SD, 
II, Sermo 33, De vero Missia, p. 53. 

56 «Primum, quod propter sanguinem Christi, quem inpie effuderunt debebantur ventillari 
per omnes gentes […]»: ibid., p. 55. 

57 «Sed potest quis conformare Deo in volito tantum et non in fine et in modo; sicut iudei 
conformes erant Deo in morte Christi»: SD, II, Sermo 65, De voluntate Dei, p. 443. In un passo 
particolarmente significativo sul tema dell’adesione alla volontà di Dio, Giacomo richiama lo 
schema delle quattro cause filosofiche: materiale, efficiente, formale e finale. Egli osserva, infatti, 
che può accadere che una persona si conformi a Dio solo nella cosa voluta, ma non nel fine, né 
nel modo. A titolo di esempio, Giacomo menziona gli ebrei, i quali risultavano conformi alla vo-
lontà di Dio unicamente nella morte di Cristo, ma non nel suo significato né nell’intenzione di-
vina che la guidava. 

58 «[…] quia iudei nolebant occidere Deum Christum, sed solum hominem»: SD, I, Sermo 
19, De blasfemia, p. 337. 



88   LORENZO TURCHI 

 

Riflettendo sulla passione di Cristo, Giacomo si domanda se essa sia 
stata un’opera di Dio compiuta insieme ai Giudei. Richiamandosi al pen-
siero di Pietro Lombardo, secondo cui Cristo «aveva il potere di patire e 
di non patire»59, egli afferma l’assoluta libertà con cui il Signore affronta 
la passione. Per questo Giacomo ritiene che, nel quadro del piano salvifi-
co, si possa affermare che la passione subita per mano dei Giudei «fuit 
bonum opus»60, poiché da essa deriva la nostra redenzione. Tuttavia – 
aggiunge –, a causa della loro cattiva volontà, tutto il male va attribuito ai 
Giudei. 

In un passaggio sorprendente per chiarezza teologica e intensità spiri-
tuale, Giacomo orchestra una sermocinatio, ovvero un dialogo fittizio nel 
quale dà voce a “volontà “parallele” che rivestono un ruolo chiave nella 
passio di Cristo. Leggiamone il testo:  

 
E perciò interroghiamo il principio delle volontà e il fine delle loro intenzioni. 

In primo luogo, Padre cosa vuoi? Risponde: “Voglio la morte di mio Figlio”. 
Perché? “Per compiere la giustizia e liberare l’uomo”. 

O tu, Figlio, che cosa vuoi? “Voglio la mia morte”. 

Perché? “Per potervi liberare dalla morte”. 
E tu, Spirito Santo, che cosa vuoi? “Voglio la morte di questo innocente”. 

Perché? “Per poter abitare in voi e santificarvi”. 
O Giuda, che cosa vuoi? “Voglio la morte di Cristo”. 

Perché? “Per avere i trenta denari”. 

O Giudei, che cosa volete? “La morte di Cristo”. 
Perché? “Perché ci riesce insopportabile vederlo”. 

Tutti dunque gridavano la morte del Giusto, che per noi è il sommo bene. Tutta-

via, questo bene così grande, per loro divenne un così grande male, perchè agirono 
con cattiva volontà. Da ciò Gregorio: il Figlio e il Padre nella carità, ma Giuda nel tra-

dimento; Cristo pensò al prezzo della nostra liberazione, i Giudei, al contrario, conce-
pirono un piano carico di iniquità, e il diavolo, invece, la perdizione dell’anima. Così la 

diversità del fine fu la diversità dei beni e dei mali61. 

 
59 SD, I, Sermo 26, De passione, p. 413. 
60 «Et sic passio Christi fuit bonum opus quod operati sunt a se iudei, quia ex actibus eorum 

bonum opus provenit, idest passio Christi et nostra redemptio et tamen omne malum operati 
sunt iudei propter eorum malam voluntatem»: ibid., p. 413. 

61 «Et ideo interrogemus de principio voluntatum et fine eorum. Primo, Pater, quid vis? Re-
spondet: volo mortem filii mei. Quare? Pro iustitia adinplenda et homine liberando. O tu, fili, 
que vis? Volo mortem meam. Quare? Ut vos a morte liberare valeam. Tu, Spiritus Sancte, quid 
vis? Volo mortem istius innocentis. Quare? Ut in vobis habeam habitaculum et vos sanctificare 
valeam. O Iuda, quid vis? Volo mortem Christi. Quare? Ut triginta argenteos habeam. O iudei, 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   89 

 

In ultima analisi, l’obstinatio verso la verità, che non riescono a con-
templare – come esprime simbolicamente il «gravis est nobis ad viden-
dum» – li conduce fino a preferire la morte o la stessa dannazione: il fu-
turo, pertanto, non potrà che riservare loro giorni oscuri di abominazio-
ne e fetore presso le genti62. La conclusione assume il tono di un ammo-
nimento rivolto ai cristiani: Giacomo implora che il Signore li preservi «a 
qua ignorantia et obstinatione advertat Dominus Iesus»63! 

Nel secondo sermone sulla venuta del messia, il Sermo de adventu Missie, 
Giacomo mostra come la fine dell’antica economia religiosa ebraica 
coincida con la sua piena sostituzione da parte del Nuovo Testamento e 
della Chiesa. Particolarmente significativo è l’incipit della predica, in cui il 
frate piceno, rivolgendosi direttamente ai fedeli presenti, richiama quanto 
esposto nel sermone precedente (De vero Missia) e afferma:  

 
Carissimi e fedeli cristiani, con quanta verità, matura e santa dimostrazione, riguar-

do al vero Messia – secondo il senso delle sacre Scritture – abbiamo dimostrato nel 
sermone precedente l’avvento, i modi e il percorso dello stesso santissimo Figlio di 

Dio. La vostra buona carità ha ascoltato con piena evidenza come la durezza degli 

Ebrei ostinati li porti, là dove [la scrittura] legge chiaramente che Cristo è venuto, a 
negarlo con dolorosa sicurezza; essi vedono la conversione delle genti, ma spengono 

in se stessi la luce della verità. Riconoscono che l’osservanza del sabato è stata abolita, 
ma non vogliono confessarlo per malizia; venerano la circoncisione della carne, coloro 

che hanno rigettato la purità del cuore. Conoscono che le cerimonie, gli azzimi, i sacri-

fici e tutte le cose figurative (umbratica) sono state svuotate con l’avvento del vero lume 
che è Cristo; ma la loro malizia ostinata persevera, come testimonia l’Apostolo agli 

Ebrei 10,11 […]64.  

 
quid vultis? Mortem Christi. Quare? Quia gravis est nobis ad videndum. Omnes ergo clamabant 
mortem iusti, quod est nobis summum bonum. Et tamen istud tantum bonum factum est illis 
tantum malum, quia mala voluntate fecerunt. Unde Gregorius: Filius et Pater in caritate, sed Iu-
das in proditione; Christus cogitavit pretium pro nostra liberatione, iudei vero cogitaverunt odio-
sam iniquitatem, diabolus vero anime perditionem; ergo diversitas finis fuit diversitas bonorum 
et malorum»: SD, I, Sermo 26, De passione, p. 414. 

62 «secundum, quod ita obstinati essent quod potius vellent mori et dampnari quam converti 
ad veritatem; tertium, quod ipsi iudei erant futuri in abominationem et fetorem gentium»: SD, II, 
Sermo 33, De vero Missia, p. 55. Il motivo della dispersione del popolo ebraico per Giacomo è 
dovuto alla crudeltà che hanno riversato verso Cristo: «Quare iudeos per mundum despersisti? 
Propter crudelitatem operatam in Christo»: SD, II, Sermo 60, De gloriosa iustitia, p. 387. 

63 SD, II, Sermo 33, De vero Missia, p. 56. 
64 «Dilectissimi ac fideles christiani, cum quanta veritate, matura et sancta probatione de vero 

Missia secundum tenorem sacrarum Scripturarum adventum et modos et processum eiusdem 

 



90   LORENZO TURCHI 

 

Mentre Israele perde la propria primogenitura spirituale, la Chiesa di-
venta il vero “popolo eletto”: i riti ebraici, “ombre” delle realtà future 
(umbratica), non hanno più valore con l’avvento del verum lumen che è Cri-
sto. Tuttavia, la duritia degli ebrei li porta a negare l’evidenza stessa delle 
Scritture, perdendo così il lumen veritatis, come abbiamo già visto. Anche 
questo sermone si avvale di lunghe catene di citazioni bibliche, in cui 
Giacomo dimostra di riprendere in modo accurato passi sia vetero che 
neotestamentari, a cui aggiunge brevi considerazioni personali.  

Da un primo spoglio dei sermoni domenicali, il popolo ebraico viene 
descritto attraverso una serie di categorie teologiche che rivelano la fun-
zione pastorale delle affermazioni di Giacomo, destinate a orientare il 
pubblico cristiano nell’interpretazione delle Scritture e nella comprensio-
ne della storia della salvezza. 

 
b. I sermoni sull’eucaristia 
 
Il tema degli ebrei nelle prediche De corpore Christi65 si articola lungo un 

doppio canale di riflessione. Il testo seguente mette in luce, in modo 

 
sanctissimi Filii Dei in superiori sermone conprobavimus. Vestra bona caritas evidentissime au-
divit ubi iudeorum obstinatorum duritia Christum venisse perlegit securitate dolorosa anegant, 
gentium conversionem conspiciunt, sed ipsi lumen veritatis extingunt. Sabbati observationem 
reprobatam esse conspiciunt, sed confiteri malitiose nolunt, circumcisionem carnis venerantur, 
qui cordis munditiam proiecerunt. Cerimonias, azimos, sacrifitia et umbratica, veniente Christo 
vero lumine exinanita esse cognoscunt; sed adhuc eorum obstinata malitia perseverat ut testatur 
Apostolus ad Hebr. 10,11 […]»: SD, II, Sermo 34, De adventu Missie, p. 57. 

65 Nella produzione di Giacomo sono attestati sia sermoni che hanno per titolo De corpore 
Christi sia testi che, più in generale, si rifanno allo stesso argomento. Per quanto riguarda i primi, 
il Quaresimale conservato presso la Biblioteca Apostolica Vaticana riporta tre prediche (Vat. lat. 
7642, 196vb-199rb; 199rb-201ra; 201ra-203rb, cfr. Lasić, Sermones cit., pp. 557-558, nn. 104-106), 
che trovano corrispondenza con quelle nella redazione parallela del Quaresimale di Foligno (cfr. 
Lioi, I «Sermones Quadragesimales» cit., pp. 100-102, nn. 84-86) e con l’altro testimone della 
Biblioteca Angelica (cfr. Pacetti, I sermoni cit., p. 330, nn. 78-80). Tralasciando il Domenicale che 
non contiene alcun sermone dal titolo De corpore Christi, tra i materiali di lavoro si osserva una 
situazione più variegata: solo uno di questi testi è un abbozzo che confluirà nel ciclo per la Qua-
resima (M 46, 61r-63v, cfr. Pacetti, Le prediche cit., p. 311, n. 16), corrispondente al terzo omoni-
mo sermone del Quaresimale (cfr. Lasić, Sermones cit., p. 557, n. 105; Lioi, I «Sermones Quadra-
gesimales» cit., p. 101, n. 86 e p. 102 nota 237; Pacetti, I sermoni cit., p. 330, n. 80 e nota 5), men-
tre altre bozze non costituiscono lo schema della predica per il medesimo ciclo (è il caso del De 
corpore Christi del Vat. lat. 7780, 102v-104v, redazione parallela presente anche in M 44 e, limita-
tamente all’incipit, nel ms. 1851 della Biblioteca Universitaria di Padova, cfr. Bistoni Grilli Cicilio-

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   91 

 

esplicito, la polemica relativa al mancato riconoscimento dell’eucaristia 
da parte del popolo giudaico: 

 
“Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna” [Gv 6, 54] [...]. E 

poiché i Giudei erano fortemente legati alla carne e ai sensi, per questo motivo non 
comprendevano, se non carnalmente, le parole di vita del Signore nostro Gesù Cristo. 

E perciò allo stesso modo dicevano: “Come può costui darci la sua carne da mangia-
re?” [Gv 6, 52] [...]. E quei carnali Giudei banchettavano come i loro padri nel deserto, 

poiché quanti più grandi doni e benefici elargiva loro Dio, tanto più erano duri di cer-

vice e meno credevano66. 

 
ni, Un libro cit., pp. 75; 112 e nota 390; 207, n. 47; 229; 257. Stessa circostanza si riscontra per un 
altro De corpore Christi del Vat. lat. 7780 – registrato De eodem, 105r-109r –, per il quale cfr. Lasić, 
Sermones cit., p. 492, n. 26). Passando invece a sermoni che sono strettamente collegati alla tema-
tica de corpore Christi, si hanno tre prediche nel Quaresimale della Vaticana, con titolo De officio 
Misse, De sacra communione, De sacra communione Christi (Vat. lat. 7642, 164va-166va; 216vb-219va; 
219va-221va; cfr. Lasić, Sermones cit., p. 551, n. 86; p. 560, nn. 111-112), che corrispondono ri-
spettivamente al De officio Misse super epistulam, De fructibus corporis Christi e De aliquibus excellentiis 
corporis Christi del Quaresimale folignate (cfr. Lioi, I «Sermones Quadragesimales» cit., p. 89, n. 
66; p. 104, nn. 91-92), mentre non compaiono redazioni parallele nel ms. 187 della Biblioteca 
Angelica. Per il De officio Misse (idest de corpore Christi, ovvero De Sacramento, aggiungono due mani 
seriori in M 44) si dispone di una prima redazione in M 42 (148r-151v), M 46 bis (129v-134r, cfr. 
Pacetti, Le prediche cit., p. 319, n. 76), M 44 (cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro cit., pp. 84-86; 
170, n. 5), nel Vat. lat. 7780 (212r-215r; cfr. Lasić, Sermones cit., pp. 500-501, n. 50) e, per 
l’esordio, nel testimone padovano (cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro cit., pp. 84, nota 283; 229; 
256), tutte aventi per titolo De Missa (ad eccezione del Vat. lat. 7780, con De Missa et eius significa-
tu); la predica è passata nel Domenicale (SD, II, Sermo 35, De missa, pp. 68-81), così come è pre-
sente in un manoscritto conservato a Napoli (R. Lioi, Un gruppo di “Sermones Dominicales” di S. 
Giacomo della Marca contenuti nel Codice V H 270 della Biblioteca Nazionale di Napoli, «Studi France-
scani», 58 (1961), pp. 3-61: 26, n. 22). Il De sacra communione del Quaresimale ha, con lo stesso ti-
tolo, i propri materiali preparatori in M 46 bis (75v-79v, cfr. Pacetti, Le prediche cit., p. 318, n. 69, 
e nota 4), mentre per il De sacra communione Christi non si conoscono redazioni parallele. Ultimo 
riferimento nel corpus giacomiano per le prediche de corpore Christi è da scorgere in due testi del 
Domenicale: il De celebratione et honore diei dominice (SD, III, Sermo 82, pp. 155-166) – con gli 
schemi di lavoro in M 42 (317r-320r) e in M 46 bis (123r-126v) dal titolo De dominica, mentre De 
dominicha si legge in M 46 (17r-18r) – e il De honorificentia et virtute sacre communionis (SD, III, Sermo 
88, pp. 232-247), che trova nel De communione di M 42 (4v-8r) il suo primo abbozzo. 

66 «“Qui manducat meam carnem et bibit meum sanguinem, habet vitam eternam”, Io. 6 c. 
[Io 6, 54] [...]. Et quia Iudei erant valde carnales et sensuales, ideo verba vite Domini nostri Yesu 
Christi non intelligebant nisi carnaliter. Et ideo dicebat idem: “Quomodo potest hic nobis dare 
carnem suam ad manducandum?” [Io 6, 52] [...]. Et quia carnales Iudei pranzabant sicut patres 
eorum in deserto, quia quanta maiora dona eis Deus largiebatur et benefitia, tanto magis erant 
duros cervicis et minus credebant»: M 44, De corpore Christi, 104rb (numerazione antica); cfr. an-
che il testo, con minime varianti, nella redazione parallela di Vat. lat. 7780, 102v; della prima par-

 



92   LORENZO TURCHI 

 

A questa invettiva, nel complesso dai toni ancora pacati, e nella quale 
emergono soprattutto motivazioni di natura teologica, si affiancano con-
siderazioni più mitigate; una caratteristica che ricorrerà anche in altre oc-
correnze. Così gli ebrei possono diventare i «figli di Israele», i quali sono 
«corde mundo»67, oppure essere tratteggiati come coloro che restano fe-
deli alla legge, pur “arando” una terra puramente terrena68. Dalla consta-
tazione positiva che tutto proviene dagli ebrei – la profezia, la dignità sa-
cerdotale e regale, la predicazione, nonché gli stessi sacramenti69 e «om-
nis nobilitas»70 –, emerge uno dei nodi dottrinali più rilevanti nella con-
troversia tra ebrei e cristiani: la questione di Gesù Cristo vero Figlio di 
Dio. 

Come è stato messo in evidenza, in Giacomo il fulcro della tematica 
non risiede tanto nella classica accusa di deicidio rivolta agli ebrei, quanto 
piuttosto in un crimen a monte, ovvero nel non aver riconosciuto nel Na-
zareno il Filius Dei71. La problematica – che meriterebbe una trattazione a 

 
te dell’esordio è stata pubblicata la trascrizione, per la quale cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro 
cit., p. 207 n. 47. 

67 «Et ideo filii Israelis claritatem vultus Moysi<s> sustinere non poterant propter radiorum 
corruscacionem cornutaque facies eius videbatur, quem [quam ms.] Moyses velamen posuit su-
per eam, ne filii Israelis deficerent; sic dilectus et bonus Yesus ac radiosus in hoc sacramento 
splendorem sue faciei sub velamine sacramenti abscondit, ne filii Israelis, id est corde mundo, 
Deum videntes in aspectu sue fulgurantis claritatis in via ne deficerent»: Vat. Lat. 7642, De corpore 
Christi, 199ra; al velamen, menzionato in due citazioni paoline, si fa riferimento anche nel De repro-
batione, 240r e 241v. 

68 «Populum Hebraicum terra<m> legis arantem»: Vat. lat. 7780, De missa et eius significatu, 
212v. 

69 Il De missa, nelle sue varie redazioni, propone il medesimo concetto con espressioni di-
verse: «Discendit ergo a iudeis lex et prophetia et omnis doctrina et sacrificia et dignitas sacerdo-
talis et regalis»: SD II, Sermo 35, De missa, p. 76; «Et ideo discedit predicatio, dignitas prophetie, 
sacramenta, lex et cetera bona de populo Iudaico»: M 42, 149r (identiche parole in M 44, 12va: 
numerazione antica); «Et sic doctrina missa de celo et lex et prophetia et sacrificia et dignitas sa-
cerdotalis et regalis et salus populi discederunt ab eis»: M 46 bis, 130v. 

70 Vat. lat. 7642, De officio misse, 165ra. 
71 Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., 175. Solo per dare un esempio di come il mancato ri-

conoscimento del Messia riecheggi anche nel Quaresimale, al di là delle prediche de corpore Christi, 
si trascrive parte dell’esordio del sermone n. 88: «O Iudei qui Messiam ex lege expectatis, ecce 
vobiscum est et non cognoscitis eum: loquitur vobiscum et non auditis, resuscitat mortuos, illu-
minat cecos, dat auditum surdis, solvit vinculum linguarum, mundat leprosos, ambulat super 
mare et non cognoscitis eum»: Vat. lat. 7642, De signis exterminii, 168va. Il testo, presente con leg-
gerissimi spostamenti di parole anche nel testimone folignate (cfr. Lioi, I «Sermones Quadragesima-

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   93 

 

parte – all’interno nel ciclo dei sermoni de corpore Christi si arricchisce di 
ulteriori aspetti. Se alla base vi è il dilemma della dignitas, tanto da far af-
fermare a Giacomo che «ipsi indigni fuerunt, nolentes eum recipere»72, 
occorre riconoscere che egli lascia in sospeso nell’orizzonte escatologico 
una possibilità ultima: la conversione finale del popolo d’Israele.  

Il dettato del De missa del ciclo domenicale73, così come delle altre re-
dazioni74, che sotto questo aspetto sembra avvicinare il predicatore alle 
correnti gioachimite75, consente di collocare tale affermazione entro un 
quadro più ampio, quello dell’attesa della fine dei tempi, un ambito che 
ha già suscitato interesse negli studi giacomiani76. Basterà qui ricordare 
che nelle prediche De corpore Christi il problema viene sollevato nei se-
guenti termini: ciò che sperimenta il popolo d’Israele – il quale sarà ri-
scattato nella conversio finale77 – è specularmente rovesciato rispetto alla 
condizione del popolo cristiano. Per questo motivo illi (gli ebrei) rimase-
ro «nel timore», nos autem (i cristiani) siamo nella grazia; illi sono nudi e 
poveri, nos vero nel possesso di tutte le cose «in habundantia gratiarum»78. 

 
les» cit., p. 90, n. 68), non compare nelle altre redazioni della medesima predica: cfr. SD II, Sermo 
69, De signis exterminii, pp. 487-495; M 42, De tribus laqueis peccatorum, 197v-200r). 

72 Vat. lat. 7642, De officio misse, 164vb; un passo simile anche in SD II, Sermo 35, De missa, p. 76. 
73 «Iudei revertentur in fine ad Christum, quia in diebus illis salvabitur Iuda»: ibid. 
74 «In fine mundi revertentur Iudei ad Christum»: M 46 bis, 130v; «Et circa finem [...] reverti-

tur, quia ad Iudeos doctrina Christi replicatur, iuxta illud Ysa. X: “Reliquie [sic] Israelis salve 
fient” [cfr. Rom 11, 26]»: Vat. lat. 7780, 213v. 

75 Per la matrice paolina di questo tema e gli influssi in altri autori, tra i quali Gioacchino da 
Fiore, cfr. A. Morisi Guerra, La conversione finale degli Ebrei nel profetismo del primo ’500, in Il profetismo 
gioachimita tra Quattrocento e Cinquecento, a cura di G. L. Potestà, Genova 1991, pp. 117-128. 

76 Cfr. L. Gatto, L’attesa della fine dei tempi e la nuova età nei sermoni di San Giacomo, in San Giacomo 
della Marca nell’Europa del ’400 cit., pp. 33-66 (in part. pp. 59-66); Gattucci, San Francesco cit., pp. 
264-268 (a p. 261 egli richiama l’attenzione su «ventate di tensione apocalittica [che] attraversano 
le pagine di Giacomo»). Il passaggio menzionato, in relazione all’influsso del gioachimismo in 
relazione all’escatologia degli Osservanti, va tuttavia attenuato: Bartolomei Romagnoli, Infedeli 
cit., p. 164 nota 33. 

77 Una previa forma di riscatto viene adombrata in una delle prediche De corpore Christi – ma 
solo en passant – nell’evidente dato storico che i primi ad aver abbracciato il cristianesimo prove-
nivano dall’ebraismo: «Primi post Ebreos Greci conversi sunt»: Vat. lat. 7780, De corpore Christi, 
106v, frase non presente nelle redazioni parallele. 

78 «Illi remanserunt nudati in timore, nos autem gratificati»: M 42, De missa, 149r (le stesse pa-
role in M 44, 12va: numerazione antica); «Et remanserunt nudi et pauperes, nos vero divites et in 
salute»: SD II, Sermo 35, De missa, p. 76; «Nos vero omnia in habundantia gratiarum posside-
mus»: Vat. lat. 7642, De officio misse, 165ra. 



94   LORENZO TURCHI 

 

Un’ambivalente lettura del mondo giudaico permane nella riflessione 
positiva sulla lingua ebraica – «sancta lingua hebraica»79, grazie alla quale, 
mediante l’autorità scritturistica, Cristo regna80 –, riflessione che viene 
subito ridimensionata dall’incisivo richiamo con cui Giacomo ammoni-
sce i suoi ascoltatori (e lettori) a non lasciarsi “giudaizzare”81. Un avver-
timento che, con ogni evidenza, è da inserire nella difesa dell’identità cri-
stiana, ossia in quel contesto più propriamente religioso e pastorale in cui 
una eccessiva vicinanza tra ebrei e cristiani veniva percepita come un pe-
ricolo per la fede di questi ultimi82. 

L’eucaristia resta al centro della inconciliabilità tra il nucleo del credo 
cristiano e l’impossibile riconoscimento da parte ebraica83, circostanza 
che si esemplifica con l’interrogativo retorico “come è possibile?” – già 
menzionato in M 44, ma ribadito anche altrove84 – e che si trasforma 
inevitabilmente in accusa di “carnalità” e “sensualità”85. Termini che 
Giacomo rivolge in ogni caso non solo agli ebrei ma anche ai fedeli 
dell’Islam86, poiché tutti costoro appartengono alla categoria, tipica del 
tempo, degli esclusi. La logica del “diverso” trova nell’eucaristia la chiave 
di volta: ciò che accomuna i cristiani nella loro peculiarità religiosa diven-
ta per “gli altri” motivo di allontanamento. Nessuno, prosegue Giacomo, 

 
79 Vat. lat. 7780, De corpore Christi, 106v. 
80 «[...] lingua hebraica, in qua dominatur Christus per monarchiam prophetarum et sanc-

tarum Scripturarum»: Vat. lat. 7780, De missa et eius significatu, 212v; «In idiomate latino Deus re-
gnabat per potentiam [...]; in hebraico per legem divinam et sacras prophetias»: SD II, Sermo 35, 
De missa, p. 72. 

81 «Ne videamur iudaizare» ripete Giacomo due volte in M 42, De dominica, 317v 
(l’espressione è assente nella stessa predica degli altri libri di lavoro M 46, De dominica, 17r-18r; M 
46 bis, De dominicha, 123r-126v), passo poi confluito alla lettera nel De celebratione et honore diei do-
minice dei Sermones Dominicales: SD III, Sermo 82, De celebratione et honore diei dominice, p. 158. 

82 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., pp. 175-176. 
83 Il sacrificio eucaristico nella sua pratica incruenta in rapporto al sacrificio della religione 

ebraica è uno dei punti di polemica presenti nel De reprobatione, 240v; 243r. 
84 Cfr. nota 66; «[...] est mirabilius, quia dedit corpus suum in alimentum et cibum, quam Iu-

dei, existimantes impossibilitatem ad invicem, litigabant dicentes: ‘Quomodo potest hic nobis 
carnem suam dare ad manducandum?’ [Io 6, 52]»: Vat. lat. 7642, De corpore Christi, 198va. 

85 Carnales e sensuales si legge in M 44 – poi ampliato con l’avverbio carnaliter e ripetuto in car-
nales Iudei –, ma l’espressione si trova anche in contesti diversi e con sviluppi affini, come, per 
fare solo un esempio, nella frase «sed Iudei qui semper corporaliter ambulabant et carnaliter lo-
quebantur», Vat. lat. 7642, De nomine triumphanti Yesu, 145ra. 

86 Sulla questione, cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., 173-174. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   95 

 

presuma di accedere «cum mente deturpata [...] ad istud sanctissimum sa-
cramentum»87, sia esso un cristiano indegno o, a maggior ragione, un non 
cristiano. 

Gli scenari delle pene comminate appaiono terribili nella loro descri-
zione: non a caso il capro espiatorio diventa la figura di Giuda, sul quale 
Giacomo riversa ogni negatività, tanto nella dimensione storica 
dell’Iscariota – colto nell’atto del tradimento – quanto in quella allegori-
ca, che lo trasforma nel paradigma del “diverso”. Il passaggio da Giuda 
peccatore a Giuda figura simbolica di una alterità da esorcizzare si com-
pirà più propriamente nelle prediche de Passione; i sermoni de corpore Christi 
pur offrendo talvolta tinte più cupe – come l’abominazione diabolica e 
l’odore di dannazione attribuiti all’Iscariota88 –, ampliano soprattutto il 
raggio argomentativo e riflessivo in campo teologico. Essi interrogano gli 
ascoltatori sull’attimo preciso in cui inizia il tradimento dell’apostolo89, 
illustrano la relazione tra l’Iscariota e l’eucaristia90 e pongono le premesse 
per un confronto tra Giuda e Pietro91. 

In tutto questo non va dimenticato il duplice polo interpretativo pre-
sente in Giacomo, richiamato in apertura: anche nei confronti del tradi-

 
87 Vat. lat. 7642, De corpore Christi, 197va. 
88 Cfr. Vat. lat. 7642, De sacra communione Christi, 220rb. 
89 Con acribia e fondandosi sull’autorità dei testi evangelici (Mt 26, 13; Mc 14, 20; Lc 22, 21; 

Gv 13, 26) Giacomo della Marca individua nel pezzo di pane intinto nel piatto, ovvero in quel 
boccone che viene offerto da Gesù, il momento cruciale in cui Giuda dà inizio al tradimento. 
Pur tenendo presenti i sinottici, qui il frate piceno segue maggiormente l’evangelista Giovanni, 
che meglio si poteva prestare, con il versetto successivo («Et post buccellam tunc introvit in il-
lum Satanas». Io 13, 27), all’argomentazione da sostenere: «Post bucellam [sic] panis intravit 
dyabolus»: M 46 bis, De sacra communione, 78v; per i passi paralleli, cfr. M 42, De communione, 7v; 
SD III, Sermo 88, De honorificentia et virtute sacre comunionis, p. 242. La citazione giovannea si legge 
ad litteram nel sermone del Venerdì Santo: Vat. lat. 7642, De Passione Domini, 209vb, per il quale 
cfr. infra. 

90 Il rapporto è di natura antitetica; Giacomo sottolinea come solo in apparenza Giuda si cibi 
realmente e pienamente del corpo e del sangue di Cristo: «Alii summunt sacramentaliter sed non 
spiritualiter, sicut qui summunt cum peccato mortali ut Iudas»: Vat. lat. 7780, De corpore Christi, 
104r; identiche parole in M 44, 105vb (numerazione antica). Il concetto è ripetuto anche in altre 
redazioni delle prediche de corpore Christi: cfr. M 46 bis, 76v; M 42, 5r; Vat. lat. 7642, 221ra. 

91 «Corpus Christi aliter dat mortem, aliter vitam. Et hoc propter indisposicionem sumentis. 
Manducat enim Iudas et manducat Petrus: Iude dedit mortem, quia mala voluntate recepit et 
Petro dedit vitam, quia voluntate bona recepit»: Vat. lat. 7642, De corpore Christi, 201vb; il riferi-
mento, molto più breve, si ha anche in uno dei libri di lavoro, con una postilla aggiunta nel mar-
gine esterno dalla mano di Giacomo della Marca: M 46, De corpore Christi, 62r. 



96   LORENZO TURCHI 

 

tore per antonomasia, osserva il predicatore, è possibile adottare uno 
sguardo più mitigato. Infatti, egli invita a considerare, seguendo la tratta-
tistica medievale, e in primis Riccardo di Mediavilla, come lo stesso Gesù 
Cristo, pur essendo pienamente consapevole, permise anche a Giuda di 
andare a predicare e a battezzare92. 

 
c. Il ciclo de Passione 
 
Se in relazione all’eucaristia, la polemica antigiudaica assume in Gia-

como toni particolarmente accesi, per il timore che il ruolo centrale del 
corpus Christi venga messo in dubbio, disconosciuto, o addirittura offeso, 
un altro dei “contesti tradizionali” della predicazione medievale si presta 
a diventare un punto nevralgico per i riferimenti agli ebrei: i sermoni de 
Passione. Si tratta di quella parte della predicazione più direttamente legata 
agli ultimi eventi della vita di Gesù Cristo, in cui prende forma l’imago Iu-
daei connessa alla passione e alla morte in croce del Nazareno. Non stu-
pisce, dunque, l’ampio spazio che in questo ciclo viene riservato sia a 
Giuda, sia all’intero popolo ebraico; rispetto a entrambi, tuttavia, in Gia-
como si riscontra l’uso di clichés consolidati, mutuati da tradizioni prece-
denti, pur senza escludere alcuni apporti personali. 

Il corpus dei materiali a cui fare riferimento comprende i sermoni reci-
tati nei cinque venerdì di Quaresima93, ai quali va aggiunta la grande pre-

 
92 «[...] et ipse Dominus misit Iudam ad predicandum et baptizandum»: Vat. lat. 7642, De cor-

pore Christi, 199va. 
93 Il computo sale a sei prediche, se si tiene conto del sermone del venerdì dopo le Ceneri, 

che nel Quaresimale della Biblioteca Vaticana ha per titolo De Passione Christi (cfr. Lasić, Sermones 
cit., pp. 530-531, n. 27), mentre nella redazione parallela del codice di Foligno si legge De effusione 
sanguinis Christi et de angelis (cfr. Lioi, I «Sermones Quadragesimales» cit., p. 52, n. 7), così come, in 
forma più breve, nell’altro testimone della Biblioteca Angelica (De effusione sanguinis Christi; cfr. 
Pacetti, I sermoni cit., p. 307, n. 6). Per quanto riguarda le prediche de Passione delle cinque setti-
mane quaresimali, si osservano nel codice vaticano titoli più o meno omogenei (nell’ordine: De 
Passione Christi, De Passione Christi Yesu, De SS. Passione Christi, De Passione Christi, De SS. Passione: 
Vat. lat. 7642, 83rb-85ra, 108rb-110rb, 132rb-134va, 156vb-159ra, 182vb-184va; cfr. Lasić, Ser-
mones cit., pp. 535, n. 40; 539-540, n. 54; 544, n. 68; 549-550, n. 82; 554, n. 96), che non trovano 
mai corrispondenza ad litteram con i titoli del Quaresimale folignate (rispettivamente: De Passione 
Domini, De Passione Christi, De Passione Domini, De Passione, De Passione; cfr. Lioi, I «Sermones Quadra-
gesimales» cit., pp. 60, n. 20; 68, n. 34; 76-77, n. 48; 86-87, n. 62; 95, n. 76), così come differenti 
sono i titoli del testimone della Biblioteca Angelica (De Passione, De cruce, De Passione D. N. I. Chri-

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   97 

 

dica del Venerdì Santo94. Oltre alla redazione conservata nel Quaresimale 
giacomiano – adattata al ciclo domenicale in forma notevolmente ridotta, 
con un solo testo superstite95 –, saranno presi in considerazione anche i 
libri di lavoro del frate piceno. 

Il ricorso agli “autografi” si rivela, in questo caso, ancora più necessa-
rio rispetto ai sermoni de corpore Christi, in ragione delle evidenze emerse 
nelle prediche de Passione. Da una prima ricognizione, infatti, si è potuto 
constatare che Giacomo ha voluto riservare a questo ciclo una parte si-
gnificativa dei propri materiali di lavoro, affidando ad una delle manus 
adiutrices più attive nei suoi codici96 la stesura in sequenza di sei sermoni 
privi di titolo – ma registrati nella tabula iniziale come De Passione97 –, oggi 
conservati nel manoscritto M 4298. 

Comprendere come Giacomo abbia gestito questo “materiale testua-
le” – nella sua intrinseca fluidità e complessità – significa acquisire coor-

 
sti, De Paxione, De Passione; cfr. Pacetti, I sermoni cit., pp. 311, n. 19; 315, n. 32; 319-320, n. 45; 323, 
n. 58; 328, n. 72). 

94 Per la Feria VI in Parasceve il Vat. lat. 7642, 208vb-216rb riporta il titolo De Passione Domini 
(cfr. Lasić, Sermones cit., p. 559, n. 110), mentre priva di titolo risulta la redazione parallela del co-
dice folignate anche se la tabula iniziale ha De Passione Domini nostri Yesu Christi (cfr. Lioi, I «Sermo-
nes Quadragesimales» cit., pp. 103-104, n. 90 e nota 244); il testimone della Biblioteca Angelica non 
ha un testo corrispondente, interrompendosi il manoscritto con le prediche del Giovedì Santo.  

95 Cfr. SD, I, Sermo 26, De passione, pp. 407-418. L’unica predica passata nel ciclo domenicale 
corrisponde nei Sermones Quadragesimales a quella del venerdì della quinta settimana di Quaresima. 

96 Si tratta della mano B – così indicata da Maria Grazia Bistoni Grilli Cicilioni – attiva anche 
in M 44, manoscritto oggetto di indagine da parte della studiosa. Il copista appare fornito di una 
discreta calligraficità e utilizza una corsiva del tipo della semigotica delle carte; i suoi interventi 
sono ben riconoscibili non solo in M 44, ma anche negli altri libri di lavoro di Giacomo, come 
ad esempio in M 46 bis, nel Vat. lat. 7780 e in M 42: cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro cit., 36-
41. La medesima mano era già stata individuata da Adriano Gattucci, il quale – segnalando che 
in M 42 oltre alla presenza di Giacomo sono ravvisabili all’incirca altre quattordici manus adiutrices 
– le assegna la lettera m, non escludendo che si possa parlare di identità con un’altra manus de-
nominata mano a: cfr. Gattucci, I «Sermones Dominicales» cit., p. 131 e nota 37. 

97 Nella seconda carta iniziale di M 42 compare una Tabula per alphabetum in sermonibus infra-
scriptis – compilata dall’estensore delle prediche de Passione, ma nella quale non mancano integra-
zioni e aggiunte di Giacomo – che lascia scoprire ben otto sermoni sul medesimo argomento, 
due in più rispetto a quelli effettivamente presenti nel manoscritto. La circostanza è interessante, 
soprattutto se si considera la postilla autografa del frate piceno, che, in corrispondenza di una 
delle prediche mancanti, scrive «in primo quaterno», volendo alludere ad un rimando non più 
verificabile, almeno per come si presenta oggi il manoscritto: cfr. M 42, 2r-v (la citazione è a 2v). 
Di «mutilazione del codice» parla anche  Pacetti, I sermoni cit., p. 323, nota 3. 

98 Cfr. M 42, 152r-156r, 156r-159v, 159v-162r, 162v-165v, 165v-168r, 168v-171r.  



98   LORENZO TURCHI 

 

dinate più precise sulla redazione dei Sermones Quadragesimales e 
sull’organizzazione del suo tavolo di lavoro. Le sei prediche, difatti, sono 
confluite nel Quaresimale solo dopo un’attenta opera di riscrittura, con 
integrazioni ed espunzioni, assumendo una propria fisionomia e un per-
corso evolutivo specifico anche in merito alla quaestio hebraica. 

Un esempio eloquente riguarda il ruolo sempre più rilevante attribuito 
alla Vergine Maria, inserita in una drammatizzazione che si arricchisce 
progressivamente di ampi monologhi. Nei sermones de Passione, la Madre di 
Gesù occupa uno posto non marginale99, soprattutto in relazione al rap-
porto Cristo-ebrei: la sua partecipazione interiore e mentale alle sofferen-
ze fisiche del Figlio è un elemento portante del testo. Non stupisce, dun-
que, che nel passaggio dalle bozze di M 42 alle prediche dei venerdì di 
Quaresima, il dolore di Maria si amplifichi100, come mostra questo strug-
gente brano in volgare: 

O figlio, cultello me passa lo core, pèrdoti, luche de li oghi mei, la pena grande mi 

fa morire, lo fiato me mancha e più non posso vivere. Videndo te morire, Patre e Si-
gnore mio, le dolorose angustie tue tormenta lo core. Perduta ayo la speranza e te, mia 

belleza. Or me lassi tucta obscurata: recordate de me, o figlol mio, parla a la tua matri 

che tanto t’ama [...]101. 

 
Le parole della figlia di Sion menzionano gli ebrei senza alcun tono 

polemico: essi sono semplicemente coloro che, nella Passio Christi, com-
piono azioni che andranno lette alla luce della storia della salvezza. Il dia-
logo tra la Vergine e Giuda, tratteggiato con rapide pennellate, in cui Ma-
ria affida all’Iscariota il Figlio nei giorni precedenti alla Passione: «A te 

 
99 Basti pensare alla predica del venerdì della prima settimana di Quaresima, che vede un 

lungo intervento – scritto in prima persona singolare – della Vergine, così come ai dialoghi con il 
Figlio riportati nel venerdì della quarta settimana o al lungo testo presente nel sermone del Ve-
nerdì Santo: cfr. Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 55ra-55rb; De Passione Christi, 157vb; De Passione 
Domini, 209ra. 

100 Seguono solo alcuni esempi: «[...] Mater ait: “O fili mi, per illum amorem quem circa te 
habeo, dicas mihi: que est causa tua angustia? Quare in tanta amaritudine est anima tua? Ne ab-
scondas hec a matre tua, cum aliter scias eam esse doloris gladio perforatam”. Cui filius: “Dulcis 
mater, opportunum me obedire voluntatem patris mei, necesse est me ire in Ierusalem ut perfi-
ciam voluntatem eius, qui me misit” [...]. Respondit: “Filius, non est honestum mulierem cum 
hominibus nocte incedere: si tu morieris ante me, quis compacietur mihi? Quis me videbitur? 
Quis me audietur? Non te deseram, sed cor tuum ligatum est mecum et quod ego habeo habes 
tu”»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157vb. 

101 Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 55ra-55rb. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   99 

 

raccomando mio figlio», si chiude con il lapidario commento di Giaco-
mo: «O Maria pura ed innocente! Affidi l’agnello al lupo, l’innocente al 
traditore»102. 

La novitas Mariae funge così da contrappunto ai luoghi comuni più ra-
dicati: Giacomo non rinuncia ai tradizionali riferimenti alla malitia e 
all’invidia del popolo, né agli improperi rivolti in maniera diretta a Giuda. 
Tuttavia, anche in questo caso, si nota prudenza: pur attingendo alle ope-
re di Bernardo e Anselmo, che in merito a Giuda utilizzano gli epiteti di 
peccator, infelix, mercator crudelis103, egli evita di indulgere in requisitorie più 
aspre. 

Particolarmente significative sono almeno due assenze: la celebre frase 
«Ha salvato gli altri, salvi se stesso», non è attribuita agli ebrei come nel 
passo evangelico, ma sorprendentemente «a suis [scilicet Christi] ami-
cis»104; analogamente, il grido crucifige non è posto sulla bocca degli ebrei: 
giacché Giacomo preferisce ricorrere a un plurale impersonale «dicebant: 
“Dimitte nobis Barraban”»105. 

A tali omissioni si contrappone un caso di rielaborazione in direzione 
opposta: tra le derisioni inflitte al Cristo, quella degli sputi – attribuita nel 

 
102 «Et sic in mane, omnes apostoli congregati insimul et illa familia angustiata, venerunt 

usque ad portam castri. Considera quando mater amplexata est filium, non sine lacrimarum effu-
sione, non sine cordis incendio, non sine maximo dolore. Et ultimo dixit Iude: “Tibi commendo 
filium meum”, cum iam apparebat carissimus filio suo. O Maria pura et innocens, agnum lupo 
recommittis, innocentem traditori tradis! Expecta modicum et annunciabitur tibi novum gla-
dium doloris, secundum prophetiam sancti Simeonis»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157vb. 

103 «O peccator vilis, quomodo infinitum precium presumis vendere? Quare non erubescis 
tradere innocentem? Quare amico tuo mortem cogitas? Unde Bernardus: “O infelix, quod tam 
magnum forum parum tibi constat [...]. O peccator nequissime [...], o traditor”»; «Mel portas in 
ore et venenum in corde»; «Iudas mercator crudelis»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157ra; De 
Passione Domini, 210vb; 214rb. 

104 «In istis sensibus dolorem Christus suscepit; ex auditu causatur dolor ex .5.: primo, quan-
do iniuriatur ab amicis. Et sic Christus habuit hunc dolorem quando a suis amicis iniuriabatur, 
cum dicebant: ‘Alios salvos fecit, seipsum non potest salvum facere’. Alii dicebant: “Vah, qui 
destruis templum Dei!”. Alii dicebant: “Descende nunc de cruce et credimus tibi”. Et deridebant 
eum»: Vat. lat. 7642, De SS. Passione Christi, 134ra-134rb. 

105 «O humana et obcecata iniusticia, que condempnas innocentes in carceribus [in carceris 
ms.], iustum <ponis> et liberas peccatorem, quia dicebant: “Dimitte nobis Barraban, Yesum au-
tem crucifige!”»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 158ra. 



100   LORENZO TURCHI 

 

racconto evangelico ai soldati romani – viene assegnata agli ebrei106. Nel 
primo abbozzo di M 42 si nota inoltre una possibile confusione tra spinis 
Iudeorum e sputis Iudeorum, forse dovuta a un lapsus calami, ma comunque 
rivelatrice di un processo redazionale complesso e ancora non del tutto 
interpretabile107. 

Particolarmente istruttiva è la collazione della predica de Passione del 
quarto venerdì di Quaresima, conservata nei tre testimoni del Quaresimale 
e in M 42, che permette di analizzare alcune varianti rispetto all’imago Iu-
daei. Il testimone dell’Angelica, in una considerazione «sul dolore intenso 
della sua [di Cristo] dolcissima Madre e la pertinacia di Giuda», 
l’ostinazione «degli ingrati peccatori»108 diventa quella «degli ingrati giu-
dei»; introducendo una variante che non trova conferme negli altri ma-
noscritti e sembra essere estranea al pensiero di Giacomo in quel passag-
gio. Situazione opposta nell’explicit del sermone: mentre M 42 e gli altri 
due testimoni si limitano a mostrare il Figlio morto tra le braccia della 
Madre, il codice Vaticano aggiunge il dettaglio delle lacrime con cui Ma-
ria bagna il volto di Cristo, asciugandone gli «sputa impiorum Iudeo-
rum»109. Se dallo studio dell’evoluzione testuale di una sola predica emer-
gono dati così rilevanti in relazione agli ebrei, a maggior ragione 
un’analisi completa dei Sermones Quadragesimales permetterà di accedere ad 
un quadro molto più articolato. 

 
106 «[...] Videbis Yesum abhominabilibus sputis Iudeorum in facie consputum, unde dicit de-

votus doctor Ubertinus de Casali <quod> considerandum est quomodo conspuebant intus in 
ore eius. O facies plena omni gratia, o facies sole pulcrior et nobilior, o aspectus graciosus, omni 
laude et gloria dignus, quomodo deturpatus es! Quomodo est abscondita pulcritudo faciei tue, 
que est gaudium omnium beatorum!»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 158rb. Sulla presenza di 
Ubertino da Casale in questa citazione – prima testimonianza esplicita del nome del francescano 
nei sermoni giacomiani, alla quale si aggiunge anche una menzione nella predica De usurariis del 
Quaresimale (cfr. Vat. lat. 7642, 143rb) – rinvio a: L. Turchi, L’immagine di san Francesco nei Ser-
mones di Giacomo della Marca: primo saggio di lettura sulla costruzione della memoria, in Gemma Lucens. 
Giacomo della Marca tra devozione e santità, Atti dei convegni (Napoli, 20 novembre 2009, Monte-
prandone, 27 novembre 2010) a cura di F. Serpico, p. 193-223: 217, nota 116. Come lì ricordato, 
la redazione parallela del testimone della Biblioteca Angelica si è preoccupata di nascondere le 
tracce di ogni possibile riferimento al francescano, omettendo nel passo il nome di Ubertino, 
indicato genericamente come devotus quidam. 

107 «O amene visus, o facies pulcra [...], quomodo deturpaveris spinis Iudeorum?»: M 42, 170r. 
108 Cfr. Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157va. 
109 «Accipe Yesum in brachiis matris mortuum, amplexans eum et lacrimis [lacrimantis ms.] 

rigans faciem Yesu; et tergebatur sputa impiorum Iudeorum»: Vat. lat. 7642, 159ra. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   101 

 

Infine, la predica per eccellenza, quella del Venerdì Santo, conferma i 
medesimi tratti: Giacomo insiste sul cliché dell’invidia dei Giudei, «quia 
per invidiam tradidissent eum»110, individuandone l’origine nei miracoli 
compiuti da Gesù – «miraculorum signa que faciebat Yesus» – e in parti-
colare, nell’evento scatenante della resurrezione di Lazzaro: infatti, «ab 
illo ergo die, scilicet a suscitatione Lazari, cogitaverunt eum interfice-
re»111. 

Non emergono dunque, elementi di particolare novità, così come non 
sorprende la presenza di un ampio monologo della Vergine Maria, co-
struito su una rilettura meditata dell’Ave Maria in forma di domande reto-
riche rivolte a interlocutori impliciti. Giacomo si chiede per mezzo della 
Vergine come ella possa essere chiamata «piena di grazia» se, nei momen-
ti angosciosi della morte di Cristo, appare privata del Figlio e immersa 
nei dolori; o come possa essere invocata «benedetta tra le donne» se, nel-
la passione, emerge soprattutto come Madre dei dolori?  

Il coinvolgimento degli ascoltatori e dei lettori rimane intenso: con un 
ritmo incalzante, l’intera preghiera mariana viene ripercorsa e riletta at-
traverso interrogativi che ne richiamano le singole enunciazioni contenu-
te nell’orazione112. Dal monologo si passa, quindi, alla narrazione degli 
eventi della Passio: Giacomo vi inserisce considerazioni spirituali, ripro-
ponendo in forma di dialogo indiretto scene già presenti nella predica del 
quarto venerdì di Quaresima; ricompare così il colloquio – ora non più in 
prima persona – tra Maria e Giuda, insieme ad altri quadretti già delineati 
in precedenza113.  

Affermando l’impia caecitas Iudaeorum, con un’espressione di Agostino, 
e richiamando le immagini del tradimento degli ebrei e dell’impia sinagoga, 
tratte questa volta da Bernardo114, Giacomo mostra muoversi nel solco 
delle grandi indiscusse auctoritates, pur conservando un certo margine di 
autonomia riflessiva. 

 
110 Vat. lat. 7642, De Passione Domini, 209ra. 
111 Ibid. 
112 Cfr. Ibid. 
113 Cfr. Ibid., 209rb-209vb. 
114 «[...] ubi Augustinus: “O impia cecitas Iudeorum! Et in pretorio intrare timebant [...]”»; 

«Unde Bernardus: “Ve tibi, impia sinagoga, que fera pessima crudelior vitam devorasti boni 
Yesu”»: Ibid., 212ra, 216ra. Per i riferimenti alla sinagoga in un’altra predica – il Sermo quomodo 
Iudei, non cognoscentes eum, congregati sunt adversus eum – cfr. infra. 



102   LORENZO TURCHI 

 

d. Le prediche de usura 
 
Lo studioso che intendesse rintracciare improperi, violente requisitorie 

o maledizioni adversus Iudaeos nei sermoni giacomiani dedicati al tema 
dell’usura, si troverebbe, in realtà, di fronte a un’aspra condanna delle 
pratiche connesse all’uso improprio del denaro. Allo stesso tempo, ri-
marrebbe deluso, non incontrando alcun collegamento esplicito tra 
l’usura e gli ebrei. Una lettura attenta delle prediche su questo argomento 
mostra infatti come la denuncia del peccato e del peccatore sia ben arti-
colata, ma mai riferita a un’appartenenza etnica o religiosa.  

Il frate piceno dimostra di conoscere almeno alcune delle attività eco-
nomiche e finanziarie esercitate da esponenti di origine ebraica, ma non 
demonizza tali realtà; anzi, sembra accennarvi come a un dato di fatto, 
uno status quo cui fare solo sporadico riferimento. Nelle prediche de usura 
l’attenzione è focalizzata sul “peggiore dei peccati” – così lo definisce 
Giacomo –, con continui rimandi al diritto canonico e civile, ricordando 
le pene in cui incorre chi si macchia di questa colpa, sia laico sia ecclesia-
stico.  

Dopo la morte, infatti, l’usuraio sarà circuito da Satana e dai suoi dia-
voli, straziato da sofferenze indicibili, tormentato da “speronate” che lo 
spingeranno sempre più in basso115, «a casa calda»!116. Si tratta di uno dei 
passaggi più vividi e inquietanti in cui Giacomo, con tono satirico, mette 
in scena una drammatizzazione dialogica legata alla morte di un usuraio: 
alla preghiera dei sacerdoti venali – lieti del guadagno che riceveranno, 
ossia dei proventi derivanti dal suono della campana per il rito da com-
piere –, fa eco un coro demoniaco che intona la propria contro-liturgia 
blasfema: 

 
Clerici dicunt: habemus tamen de campana; et omnes sacerdotes letantur de pecu-

niis habendis stantes circa chorum. Et demones fatiunt chorum suum. Dicunt sacer-

dotes: requiem eternam etc.; et diaboli dicunt: vuy l’avete errata, ché li diavoli all’inferno l’à 
portata; item dicunt: requiem; et demones: requiem non haverà may: anche averà pena et gran 

mali; et sacerdotes; lux eterna; et demones: luce non haverà may, ché li ochi chavati li seranno117. 

 
115 Per la questione, cfr. ad esempio: SD, IV, pp. 51-53. 
116 Cfr. ibid., p. 66. 
117 Ibid., p. 51. La drammatizzazione in forma di dialogo riprende l’espediente della liturgia 

diabolica dell’azzardo, una pantomima cristiana utilizzata da Bernardino da Siena nei suoi ser-

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   103 

 

Chi sia questo usuraio nell’immaginario di Giacomo non è possibile 
stabilirlo. È evidente il disprezzo del frate per tale vizio118, ma in nessun 
caso, nei sermoni dedicati all’argomento, egli lascia intendere una pole-
mica in cui l’usuraio venga identificato con un ebreo. 

In questo senso risulta interessante una curiosa testimonianza registra-
ta in M 42: nel corso di una discussione sulla liceità di alcuni contratti e 
sulla pignoleria nell’assolvere i pagamenti, quando un anonimo interlocu-
tore si rivolge a Giacomo chiedendogli: «Tu sei giudeo, fra Giacomo?», 
egli risponde: «Io sono del Tronto», mostrando con poche parole come 
la precisione e la correttezza nel dare a ciascuno il suo siano qualità di chi 
sa ben gestire il denaro, indipendentemente da qualsiasi appartenenza119. 

La casualità di notizie en passant ricorrenti nelle prediche si ritrova an-
che in un’altra delicata problematica, evocata solo di sfuggita. Nel ser-
mone De mercantiis contenuto in M 44120 il frate piceno si sofferma sulle 
irregolarità commesse da molti operatori del commercio. Una di queste 
consiste nel mescolare a una parte buona di un prodotto una parte meno 
nobile o corrotta, così da variarne peso, qualità o prezzo a vantaggio di 
un guadagno superiore e illecito. 

L’avvertimento a non mescolare «inter bona [...] re corrupta» viene co-
sì esteso agli osti, accusati di annacquare il vino; ai macellai, sospettati di 
spacciare un tipo di carne per un altro; e ai venditori di stoffe, inclini a 
combinare un filato più pregiato con uno di qualità inferiore. 

Questo contesto, apparentemente estraneo a qualsiasi polemica anti-
giudaica, assume però un carattere diverso nella redazione parallela del 
De mercantiis contenuta nei Sermones Dominicales. Il testo, più conciso ri-
spetto a quello di M 44, si conclude con una breve frase, ma tale da ri-
chiedere un’attenzione specifica. Si riportano qui di seguito i due brani a 
confronto: 

 
moni e alla quale Giacomo evidentemente si ispira: cfr. Turchi, “Perdo et venco” cit., pp. 663-666. 
Con il corsivo ho evidenziato le parti in volgare.  

118 Per Bernardino gli usurai sono peggiore anche dei “saccomanni”, ovvero dei soldati mer-
cenari o compagnie di ventura che vivono di saccheggio (perciò “sacco”, cioè bottino): «Elli ce 
ne so’ assai che non sono vestiti come saccomanni, ma come buoni cittadini, e sempre rodano il 
povaro». Bernardino da Siena, Predica XXXIII, in Prediche volgari sul Campo di Siena, 1427, II, a cura 
di C. Delcorno, Milano 1989, p. 956. 

119 Cfr. M 42, 11 bis. 
120 M 44, De mercantiis, 33ra-36va; cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un libro cit., p. 103, n. 4. 



104   LORENZO TURCHI 

 

 
Tertio, misculare, quando inter bona mi-

sceratur re corrupta.  
O tabernarie, recordaris quando aquam 

in vino vel corruptum vinum vendere 
pro bono ignotis. Et tu aliter monetam 

falsam pro bona expendis, unde Isa. 

primo: “Argentum tuum versum est in 
scoriam et vinum mixtum cum aqua”.  
Tu aliter alter misces ceram et species 

facis de villibus. Et tu alter carnes vacce 
pro vitulo, vel insimul vendis vel pecudis 

vel capre pro castrono, ordeum cum 
grano, vel antiquum et corruptum gra-

num pro bono. Tu alter garzaturam cum 

lana et statim erit sine pilis. 
(M 44, 35rb) 

Tertio, mescolare.  
Quando corrupta mescolantur cum 
bonis, aqua cum vino, plumbum cum 

argento.  
Is. 1: “Argentum tuum mistum est sco-

ria et vinum tuum mistum est aqua”.  
Vel miscere aliquid cum cera vel spe-
ciebus, vel cum medicinis, vel granum, 

vel orgium corruptum cum bono, vel 

carpitura cum lana bona, vel carnes suis 
cum porco et pecudis cum carne cas-

trina et vacce cum bovina et huiusmodi. 
Et nota de Iudeis mactantibus et pis-

tantes uvas, mingentes et postea pro sa-

crificio. 
(SD 2, pp. 332-333) 

 
Le poche parole, che Giacomo non commenta, rimandano con evi-

denza alla tematica della macellazione delle carni e ai processi di vinifica-
zione, e comprendono anche il significato del participio mingentes riferito 
agli ebrei, che richiama un quadro di convinzioni e provocazioni diffuse 
all’epoca. L’idea che potessero “inquinare” le pratiche della vita liturgica 
cristiana con la propria urina, o con altri gesti dissacranti – una convin-
zione che, tra le varie conseguenze, generava anche il divieto per gli ebrei 
di pigiare l’uva – appare come un tentativo dei predicatori di marcare una 
rigida separazione tra i due gruppi nella pratica quotidiana121. A ciò si ag-
giungeva la persuasione che non fosse lecito per gli ebrei commerciare e 
vendere ai consumatori cristiani il vino o il mosto residuo, ulteriore ele-
mento volto a rafforzare una distinzione netta e ritualizzata tra le due 
comunità. Si tratta di un topos polemico largamente diffuso, recepito an-
che nelle Riformanze di Terni, come abbiamo visto, dove si fa riferimento 
a vino e carni ritenuti “contaminate” da ebrei122. L’unico elemento che 
qui si può rilevare è l’assenza di un approccio eccessivamente descrittivo: 
in questo caso, Giacomo non si sofferma nei particolari di questa tradi-

 
121 Cfr. Toaff, Il vino cit., pp. 94-96:  
122 Cfr. supra, nota 18. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   105 

 

zione polemica, che dimostra comunque di conoscere, ma che non in-
tende enfatizzare. 

3. Due sermoni inediti 

Il percorso fin qui delineato attraverso la quaestio hebraica in Giacomo e 
la presenza della polemica antigiudaica in tre cicli della sua predicazione, 
conduce ora alla parte conclusiva di questo contributo, dedicata alle pri-
me note introduttive di due sermoni inediti del frate piceno. All’interno 
della vasta produzione giacomiana, infatti, si è rilevato un numero consi-
derevole di rimandi agli ebrei e all’imago Iudaeorum che ne scaturisce; tut-
tavia, solo in due occorrenze si sono rintracciate prediche che contengo-
no esplicitamente nel titolo il termine Iudaei.  

Il riferimento è a due testi conservati rispettivamente nel Quaresima-
le123 e nel Vat. Lat. 7780124. Nella ricognizione delle opere giacomiane, 
questi due sermoni risultano – allo stato attuale delle ricerche – testimo-
nianze uniche, poiché non trovano né bozze preparatorie né redazioni 
parallele nei libri di lavoro del frate piceno. 

Per quanto riguarda il primo, il Sermo quomodo Iudei, non cognoscentes eum, 
congregati sunt adversus eum125, esso appartiene ai Sermones Quadragesimales – 
tràditi, come noto, da tre esemplari. Solo il codice della Biblioteca Apo-
stolica Vaticana ne conserva il testo, collocandolo tra i primi venti ser-
moni restituiti unicamente da questo testimone: nell’ordine è infatti il 
terzo, e non figura né nel Quaresimale della Biblioteca di Foligno, né in 
quello della Biblioteca Angelica, né nelle redazioni dei materiali prodotti 
da Giacomo nei cosiddetti “autografi”. 

Analoga è la situazione della seconda predica. Il De reprobatione sacrifi-
ciorum Iudeorum126 è trasmesso soltanto in uno dei cinque libri di lavoro di 
Giacomo, ossia nel codice M 3 – oggi Vat. Lat. 7780 – dove compare 

 
123 Cfr. Vat. lat. 7642, Sermo quomodo Iudei, non cognoscentes eum, congregati sunt adversus eum (= 

Sermo quomodo Iudei), 5ra-7ra. La traduzione della predica è attualmente in fase di elaborazione da 
parte di Filippo Sedda. 

124 Cfr. Vat. lat. 7780, De reprobatione sacrificiorum Iudeorum (= De reprobatione), 240r-244r. 
125 Cfr. Lasić, Sermones cit., p. 521, n. 3. 
126 Cfr. ibid., p. 503, n. 58. 



106   LORENZO TURCHI 

 

come cinquantottesimo sermone, affidato ad una delle manus adiutrices 
che sembrerebbe intervenire raramente sugli altri schemi del frate pice-
no127. Tuttavia, Giacomo ha partecipato direttamente alla redazione del 
testo, intervenendo ai margini con integrazioni, postille ed espunzioni 
che pur rendendo la lettura più complessa, conferma il modus operandi at-
testato nei suoi materiali di lavoro. 

Il primo sermone si apre con il tema: «Disse il padrone della vigna al 
suo fattore: Chiama gli operai». Come si vedrà, non presenta le consuete 
distinctiones, ma consiste in una fedelissima riproposizione di passi scrittu-
ristici, collegati tra loro da brevi frasi di raccordo dello stesso Giaco-
mo128. Solo l’esordio presenta un particolare interesse, poiché imposta il 
discorso sulla priorità degli ultimi rispetto ai primi: nella medesima pro-
spettiva – continua il predicatore – va collocata la Chiesa, che pur istitui-
ta per ultima, possiede maggiori meriti rispetto alla sinagoga: 

 
“Dice il padrone della vigna al suo fattore: Chiama gli operai” [Mt 20,8], etc. “in-

cominciando dagli ultimi fino ai primi”, il che [significa che] iniziò il fattore a dare il 

compenso all’ultimo ladrone e all’ultimo profeta, Giovanni Battista, e al “novissimo” 
Stefano, che vide i cieli aperti [At 7,56], e ai “novissimi” apostoli e agli altri fedeli, al 

fine di far comprendere che maggiori sono i meriti della Santa Chiesa e, per contro, 

primi [i meriti] rispetto alla sinagoga. E perciò chi più merita più deve essere onorato, 
poiché colui che rifiuta di onorare il Signore è cosa giusta che non solo [non] meriti 

l’onore, ma anche conviene che lo perda129. 

 
L’assenza delle distinctiones, indicate più genericamente come “articoli”, 

e la presenza di citazioni bibliche il cui testo risulta distante dalla Vulgata 
si spiegano con il ricorso, da parte di Giacomo, a una fonte dalla quale 
attinge ampiamente tanto per i contenuti quanto per le citazioni scritturi-
stiche, talvolta riportate con errori di attribuzione o varianti significative. 

 
127 Per le considerazioni di natura paleografica cfr. supra, nota 44. 
128 Questo fenomeno – già notato da Gattucci, I «Sermones Dominicales» cit., p. 141 – si riscon-

tra anche in altre prediche di Giacomo della Marca. 
129 «“<D>icit dominus vinee procuratori suo: Voca operarios” et reliqua, ubi “Mercedem 

incipiens a novissimis usque ad primum” [Mt 20,8], quod incipit procurator solvere novissimum 
latronem et novissimum prophetam Iohannem Baptistam et novissimum Stephanum, qui vidit 
celos apertos, et novissimis apostolis et aliis fidelibus, ad intelligendum quod maiora sunt merita 
et per contrans priora Sancte Ecclesie quam synagoge. Et ideo qui magis meretur magis honora-
ri debetur, quia qui Dominum honorare renuit, condignum est ipsum non solum mereri, sed 
etiam honorem perdere condecet»: Vat. lat. 7642, 5ra. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   107 

 

Citazioni di seconda mano e argomentazioni ricorrenti permettono di 
riconoscere in Isidoro da Siviglia la fonte principale di Giacomo, nello 
specifico una delle opere più note della polemica antigiudaica altomedie-
vale: il De fide catholica ex Veteri et Novo Testamento contra Iudaeos130. Nei Ser-
mones Dominicales non ricorre alcun riferimento esplicito a questo trattato, 
né sinora sono emerse menzioni nel Quaresimale. Tuttavia il testo, pur 
non figurando nella Tabula Librorum131, ebbe con ogni evidenza un ruolo 
rilevante sia nella redazione del sermone sopra esaminato, sia nella stesu-
ra del De reprobatione sacrificiorum Iudeorum. Ciò permette di confermare, 
ancora una volta, la fluidità dei materiali predicabili nel passaggio dai libri 
di lavoro al Quaresimale. 

Nel Sermo quomodo Iudei il ricorso al testo isidoriano è frequente – ben-
ché mai direttamente esplicitato –, e si accompagna a un progressivo di-
stacco dai passaggi più duri presenti nel trattato. Questa considerazione 
chiarisce la scelta dei venti articoli che compongono la predica, pensata 
come un “vessillo” «ubi comprobata est sacra veritas christiana»132.  

Tra essi si distinguono: il primo, che annuncia la riunione di scribi, fa-
risei e principi dei sacerdoti «contra Christum Iesum»133; il dodicesimo, 
che raffigura Giudei e soldati mentre indossano metaforicamente la veste 
rossa della derisione134; il quattordicesimo, che ricorda come «Iudei ne-
gabant»135 la verità della crocifissione. Gli altri articoli del sermone se-
guono fedelmente i racconti evangelici della Passio Christi: il tradimento 
per trenta denari136, la cattura nel Getsèmani137, le accuse dei falsi testi-
moni138. Non mancano i riferimenti agli eventi post-pasquali, come il 
mandato missionario agli apostoli139 – articolo diciannovesimo –, né 

 
130 Isidorus, De fide catholica ex Veteri et Novo Testamento contra Iudaeos (PL 83). 
131 Cfr. D. Lasić, Le Tabulae librorum della libreria di S. Giacomo della Marca, «Picenum Se-

raphicum», 8 (1971), pp. 13-41; C. Sansolini, San Giacomo raccoglitore di codici e le vicende della sua libre-
ria, in Atti del III Convegno di studi in onore di S. Giacomo della Marca (Monteprandone, 13 novembre 1993), 
Monteprandone 1994, pp. 25-54. 

132 Vat. lat. 7642, 5ra. 
133 Ibid. 
134 Cfr. Ibid., 6ra. 
135 Ibid. 
136 Cfr. Ibid., 5rb. 
137 Cfr. Ibid. 
138 Cfr. Ibid., 5va. 
139 Cfr. Ibid., 6vb. 



108   LORENZO TURCHI 

 

quelli riguardanti le realtà ultraterrene: «primo, quod ascendit ad Patrem 
cum suis liberatis et receptus est cum magno onore; secundo, quod sedet 
ad dexteram Patris»140 – articolo ventesimo –. 

La corrispondenza tra questi articoli e i capitoli del De fide – dal capito-
lo 19 al 57 – con accorpamenti e omissioni, mostra una dipendenza so-
stanziale da Isidoro, sebbene non priva di operazioni di riscrittura che ri-
collocano veri e propri “tasselli” isidoriani in nuovi contesti141. 

In generale, nella redazione del suo sermone, il frate piceno considera 
Isidoro come unica auctoritas, oltre ai brani scritturistici e quelli di Ilario di 
Poitiers142, anch’esso filtrato da Isidoro. Tuttavia, nei passaggi dell’opera 
isidoriana che, con ogni evidenza, appaiono particolarmente duri, Gia-
como interviene riducendo o omettendo tali sezioni, con l’esito di atte-
nuare le affermazioni di più immediata e aspra polemica antigiudaica. Per 
maggiore chiarezza, si mostra di seguito il confronto tra due passi di Isi-
doro e il testo corrispondente rielaborato da Giacomo. Nel primo esem-
pio:  

 
Isidorus, De fide Iacobus de Marchia, Sermo quomodo Iudei 
Del resto il nome di “cani” è a loro [cioè 

agli ebrei] assegnato anche tramite un 

altro profeta. In Isaia infatti è scritto: 
“Sono tutti cani ciechi, incapaci di ab-

baiare” [cfr. Is 56,10]. Infatti è abitudine 

dei cani, come dice il nostro Ilario, “gio-
care con il pastore, riconoscere il gregge, 

inseguire le fiere che stanno in agguato”. 
Ma questi cani ciechi non vedendo il lo-

ro pastore, non comprendendo il [loro] 

ufficio, rivolsero i loro latrati dalle fiere 
verso il gregge e dai ladri verso il Signo-

re143. 

Il cane, secondo Ilario, fa festa al pa-

drone e conosce le pecore e mette in 

fuga i lupi; ma costoro non hanno rico-
nosciuto le pecore di Dio, né lo stesso 

Signore144. 
 

 
140 Ibid., 7ra. 
141 È in questi capitoli che anche il vescovo spagnolo si era soffermato sugli scribi e i farisei 

riuniti insieme, sulla veste rossa indossata, sulla crocifissione, nonché sugli altri episodi pre-
pasquali e post-pasquali. Cfr. Isidorus, De fide, lib. I, cap. 19, nn. 1-2 (PL 83, 477-478); cap. 32, n. 
1 (PL 83, 482-483); cap. 36, nn. 1-4 (PL 83, 485-486). 

142 Il nome di Ilario compare in Ibid., lib. 1, cap. 19, n. 2 (PL 83, 478). 
143 «Canum autem nomen in eos est etiam per prophetam alterum constitutum. In Isaia 

enim scriptum est: “Omnes canes caeci, nescientes latrare”. Canum enim mos est, ut ait noster 

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   109 

 

Nel secondo esempio:  
 

Isidorus, De fide Iacobus de Marchia, Sermo quomodo Iudei 
In riferimento a questo Giuda traditore 
Geremia così aveva predetto: “Il peccato 

di Giuda è scritto con uno stilo di ferro, 

con una punta di diamante” [Ger 17, 1], 
cosa che o a Giuda o ai Giudei non a 

torto si addice, poiché essi così peccaro-

no nei confronti di Cristo che la loro 
colpa non è tracciata con inchiostro, 

quasi che possa essere cancellata, ma è 
scritta con stilo di ferro dalla punta di 

diamante, cioè in modo che per la du-

rezza del loro cuore non può essere can-
cellata, se non credono145. 

E questo è quel grande peccato che mai 
Dio dovrà perdonare ai Giudei146. 

 

 
Come si può osservare, Giacomo evita di riportare ad litteram i passi di 

Isidoro, mitigando la vis polemica della fonte. 
Passando al secondo sermone De reprobatione sacrificiorum Iudeorum, il ti-

tolo oscilla tra l’originario De fide e l’integrazione voluta da Giacomo, che 
aggiunge di sua mano De reprobatione sacrificiorum Iudeorum147 per sottoli-
neare la contrapposizione tra i sacrifici ebraici e quello cristiano. 
L’esordio si presenta particolarmente vibrante: Giacomo ricorre ai tòpoi 
più diffusi, in particolare al binomio luce/tenebre, al fine di accentuare la 
radicale diversità tra i due mondi:  

 
Hilarius, “pastori alludere, gregem nosse, insidiantes feras persequi”. At vero isti caeci canes, pa-
storem suum non videntes, officium non intelligentes, latratus suos a feris ad gregem, a furibus 
ad Dominum retorserunt»: Isidorus, De fide, lib. 1, cap. 19, n. 2 (PL 83, 478).  

144 «Canis, secundum Ylarium, applaudet domino et cognoscit oves et fugit lupos, sed ipsi 
non cognoverunt oves Dei, nec ipsum Dominum», Vat. lat. 7642, 5ra. 

145 «De ipso autem Iuda proditore Ieremias praescius ita ante praedixit: « Peccatum Iuda 
scriptum est stylo ferreo in ungue adamantino », quod sive ad Iudam, sive ad Iudaeos non in-
congrue convenit, qui sic peccaverunt in Christum, ut non sit peccatum eorum atramento con-
scriptum, quod deleri forsitan potest, sed stylo ferreo in ungue adamantino exaratum, id est, 
quod deleri non possit prae duritia cordis eorum, nisi crediderint»: Ibid., lib. 1, cap. 26, n. 2 (PL 
83, 479). 

146 «Et istud est illud magnum peccatum quod numquam Deus debeat parcere Iudeis»: Vat. 
Lat. 7642, 5rb. 

147 Cfr. Vat. Lat. 7780, 240r. 



110   LORENZO TURCHI 

 

Ora se un uomo riceve la circoncisione di sabato perché non sia trasgredita la Leg-
ge di Mosè, voi vi sdegnate contro di me perché ho guarito interamente un uomo di 

sabato?’ [Gv 7,23]. Ecco, in maniera evidentissima la durezza di quegli ostinati scruta a 

fondo se Cristo sia venuto, ma essi negano con inganno la verità. Osservano la con-
versione dei pagani, poiché con la loro opera estinguono il lume della verità. Control-

lano se l’osservanza del sabato venga disattesa, ma poi maliziosamente non vogliono 

riconoscerlo. Idolatrano la circoncisione della carne, loro, che hanno gettato via la pu-
rezza del cuore. Conoscono le cerimonie, gli anniversari e i sacrifici, tutte cose ‘umbra-

tiche’, che vengono spente dalla luce di Cristo che viene: ma essi perseverano nella lo-
ro ostinata malizia. [...]. Quanto più la mente è risoluta nella malizia, tanto più capisce 

e comprende falsamente tutte le cose contro la propria salvezza; ed essi dalla verità ti-

rano fuori la menzogna, dalla luce la tenebra, da ciò che è profumo il fetore, con una 
così consueta malizia e cecità ebraica, sempre con oscurità comprendevano il sacro 

eloquio di Cristo benedetto e dei suoi apostoli. E come con ostinato intelletto in ma-

niera perversa intendono la divina Scrittura – con somma loro stoltezza, credendo nel-
la remissione dei peccati, nell’aspersione del sangue del vitello –, poiché è impossibile 

eliminare detti peccati con il sangue dei capri e dei vitelli148. 

 
Il testo si configura nuovamente come una densa sequenza di citazioni 

bibliche collegate da brevi note di raccordo, con il secondo libro del De 
fide149 come nucleo principale150, tradendo in una sola, e quasi fugace al-

 
148 «“<S>i enim circumcissionem accipit homo in sabbato, ut non solvatur lex Moysi<s>, et 

mihi indignamini, quod totum hominem salvum feci in sabbato?”, Io. 7 [Io 7, 23]. Ecce eviden-
tissime obstinatorum duritia Christum venisse perlegit, sed veritatem dolose negant; gentium 
conversionem conspiciunt, quoniam operi veritatis lumen extingunt. Sabbati observationem re-
probatam esse conspiciunt, sed confiteri malitiose nolunt; circumcissionem carnis venerant, qui 
cordis munditiam proiecerunt; cerimonias, anniversarios sacrifitiaque unbraticha veniente Chri-
sto lumine exinanita esse cognoscunt, sed aduc eorum obstinata malitia perseverant. “Si circum-
cissionem” etc. Quanto magis mens est obstinata in malitia, tanto magis perverse intelligit et 
comprehendit omnia contra suam salutem; et de veritate capiunt mendacium, de luce tenebram, de 
odori [sic] fetorem, cum sicut usitata malitia et ebraica cecitas semper cum tenebra intelligebant 
sacrum eloquium Christi benedicti et eius apostolorum. Et sicut cum obstinato intellectu perver-
se intendunt divinam Scripturam, cum summa eorum stultitia, credendo la remissione deli peccati, in asper-
tione sanguinis vituli, quia impossibile est per sanguinem ircorum et vitulorum ditti [sic] peccata»: 
Vat. lat. 7780, 240r. Le parole in corsivo sono quelle inserite nel margine esterno da Giacomo, 
precedute da segno di richiamo di un tratto obliquo coronato da due puntini.  

149 Cfr. Isidorus, De fide, lib. 2, capp. 1-28 (PL 83, 499-538). 
150 L’articolazione in quattro punti principali da svolgere, che diventano tre nel corso della 

predica, si sovrappone anche in questo caso con il De fide catholica: «Dicit ergo ‘Si enim in sabba-
to’, ubi ad confusionem pertinacie Iudeorum et ad illuminationem gentium 4or nobilissimos arti-
culos et omni veritate plenissimos hoc mane vestris caritatibus faciemus: primus articulus, quan-
tum ad introductionem gentium et Iudeorum deiectionem [deiectionem corretto su reprobatio-

 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   111 

 

lusione151 il nome del vescovo spagnolo, che altrimenti resterebbe 
nell’ombra. Ne risulta così un dittico ideale con il Sermo quomodo Iudaei, 
dipendente dal primo libro del trattato isidoriano.  

Sebbene Isidoro avesse concepito la propria opera come un testo teo-
logico a forte impianto apologetico, volto a dimostrare la superiorità del-
la fede cristiana, Giacomo ne mutua struttura e contenuti adattandoli al 
genere omiletico, modificandone così funzione e contesto d’uso a cui il 
trattato era in origine destinato.  

Ne risulta un quadro certamente ricco, ma privo dell’originalità che un 
uso meno pedissequo a Isidoro avrebbe consentito. Unica eccezione è 
l’incipit, in cui Giacomo gioca su richiami e paralellismi, come mali-
tia/malitiose, lux/tenebra, termini particolarmente frequenti, accompagnati 
da una serie di lessemi semanticamente collegati, come dolose e perverse). 
Allo stesso modo, i poli lux e tenebra, assolvono alla funzione di specchi 
riflettenti la polemica antigiudaica: Cristo, che è la luce, diviene quel lumen 
veritatis che si vorrebbe spegnere; mentre sarà proprio quel lumen, quasi 
alla stregua del cero nella notte della veglia pasquale, a portare la vera lu-
ce. Da quella luce, tuttavia, gli avversari sono in grado di tirar fuori mali-
ziosamente la tenebra; essi che vivono nelle cose “umbratiche”. 

4. A guisa di conclusione 

L’analisi dei testi editi e inediti di Giacomo della Marca mostra come 
la sua posizione in merito alla quaestio hebraica non introduca elementi di 
rottura con le coordinate omiliteico-giuridiche della tradizione. Pur muo-
vendosi entro schemi consolidati della polemica antigiudaica, Giacomo 
tende tuttavia a mitigare i toni, selezionando accuratamente le proprie 
fonti e riformulando i materiali più duri attraverso un processo di revi-
sione “ponderata”. Ne deriva un’argomentazione lontana da invettive 
estreme, nella quale, egli scagiona gli ebrei dall’accusa di “deicidio”, pur 
non escludendone il coinvolgimento nella morte del Cristo all’interno di 

 
nem]; secundus articulus, quantum ad Iudeorum incredibilem obcecationem; tertius articulus, 
quantum ad Iudeorum sacrificiorum reprobationem»: Vat. lat. 7780, 240v. 

151 Cfr. Ibid. 



112   LORENZO TURCHI 

 

una rilettura teologica complessiva dell’evento, e condanna al contempo 
persecuzioni e conversioni forzate152. 

La vena intransigente dell’offensiva osservante nei confronti 
dell’ebraismo, comprensibile nel quadro del progetto politico-economico 
dei predicatori, volto a sanare la dissociazione tra la società civile e la visio 
di una christianitas percepita come lacerata ed esangue –, si traduce, di fat-
to, nella fermezza dell’applicazione della normativa canonica mirata alla 
tutela della comunità cristiana e alla definizione identitaria della stessa 
christianitas153. 

L’immagine complessiva che emerge è quella di un predicatore che, 
pur erede di tòpoi antigiudaici del tardo Medioevo, li rielabora entro un 
orizzonte biblico – di cui dimostra di avere un’ampia conoscenza – tra-
ducendo tale lettura teologica in una prassi pastorale e giuridica volta a 
promuovere la moralizzazione e l’ordinato controllo della societas. 

Infine, come si è potuto constatare, lo studio degli inediti “libri di la-
voro” ha consentito di ampliare in modo significativo l’orizzonte delle 
testimonianze relative alla quaestio hebraica nel pensiero del frate piceno. 
Particolarmente rilevante, a questo proposito, è un exemplum riferito dallo 
stesso Giacomo: 

 
Vediamo infatti persone deboli e anziane che, perseverando, compiono lunghi pel-

legrinaggi, come accadde a me in gioventù, mentre andavo lungo la strada verso Firen-

ze con uno zoppo. Benché io passassi avanti, tuttavia mi fermavo troppo, e intanto 
egli perseverava, e insieme entrammo a Firenze154. 

 

 
152 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., 175. 
153 Difatti, il divieto di prestito agli ebrei e la minaccia di espulsione, come osserva Giacomo 

Todeschini, non è il «frutto di una generica antipatia, ma un preciso risultato di un disegno eco-
nomico e politico che nell’usura legge il segno di una cultura diversa e finanziariamente incom-
patibile», un disegno legato alla nuova promozione economica e religiosa della civiltà che 
l’Osservanza stava perseguendo: G. Todeschini, Teorie economiche francescane e presenza ebraica in Ita-
lia (1380-1462), in Il rinnovamento del francescanesimo: l’Osservanza, Atti dell’XI convegno internazio-
nale (Assisi, 20-21-22 ottobre 1983), Assisi 1985, p. 216. 

154 «Videmus enim debiles et senes, perseverando, longas peregrinationes perficere, sicut 
conpetit mihi in iuventute per viam eundi Florentiam cum uno claudo. Quamvis quod ante tran-
sibam, sed pausabam nimis et interim ille perseverabat et insimul ingressi sumus Florentiam»: 
SD I, Sermo 21, De perseverantia, p. 360. 



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI   113 

 

Allo stesso modo, lo studio del corpus delle opere giacomiane, che pro-
cede parallelamente sul piano storiografico e su quello, più lento e com-
plesso, dell’edizione degli inediti, appare quindi essenziale per compren-
dere l’apporto del frate piceno alla definizione dell’identità teologica, pa-
storale e culturale dell’Osservanza francescana del Quattrocento. 





M. Buccolini, Francesco da Monteprandone e le missioni francescane nello Sri Lanka nel Cinquecento  
/ Francesco da Monteprandone and the Franciscan missions in Sri Lanka in the XVI century 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4135 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.115-130 

Francesco da Monteprandone e le  
missioni francescane nello Sri Lanka 
nel Cinquecento 

 

Marco Buccolini 

Abstract  
 

L’articolo descrive l’opera missionaria svolta nella metà del Cinquecento da 

P. Francesco da Monteprandone, frate Minore Osservante. Il francescano mar-
chigiano fu tra i pionieri dell’evangelizzazione dello Sri Lanka, ed era curiosa-

mente l’unico italiano tra i missionari, il resto dei quali erano tutti portoghesi. È 
ricordato nelle cronache per aver battezzato il Re di uno dei regni in cui era di-

visa l’isola. La seconda parte dell’articolo si sofferma sulla possibilità che un 
antico crocifisso, conservato nel museo del convento francescano di Monte-

prandone, possa essere appartenuto a Francesco da Monteprandone.  
 

The article describes the missionary work carried out in the mid-16th centu-
ry by Father Francesco da Monteprandone, a Friar Minor Observant. The 

Franciscan friar from the Marche was one of  the pioneers of  the evangeliza-
tion of  Sri Lanka and, curiously, was the only Italian among the missionaries, 

the rest of  whom were all Portuguese. He is remembered in the chronicles for 
having baptized the king of  one of  the kingdoms into which the island was di-

vided. The second part of  the article focuses on the possibility that an ancient 
crucifix, preserved in the museum of  the Franciscan convent of  Montepran-

done, may have belonged to Francesco da Monteprandone.  

Introduzione  

Nel bel libro di Alfredo Berta sui missionari appartenuti nei secoli ai 
frati Minori delle Marche, vi è un breve profilo di fra Francesco da Mon-
teprandone, missionario nel Cinquecento nell’isola di Ceylon, oggi de-



116   MARCO BUCCOLINI 

 

nominata Sri Lanka1. Le notizie raccolte da Berta si basano su due lettere 
pubblicate da Marcellino da Civezza nel periodico La Palestina e le rima-
nenti missioni francescane e su una recensione del p. Hotmer che nella rivista 
Studi Francescani illustra un libro di fonti e documenti sulle missioni nel 
Cinquecento di francescani e gesuiti nello Sri Lanka2. 

Dalle due lettere trascritte dal Civezza il p. Berta ricava le poche noti-
zie pubblicate. Francesco da Monteprandone partì per le missioni in In-
dia sotto il generalato di Giovanni da Calvi (1541-1547), dopo essersi re-
cato in precedenza in Portogallo per acquisire la lingua e unirsi agli altri 
missionari, tutti portoghesi. Chiese ed ottenne di ritornare in patria nel 
1562, dopo 20 anni di lavoro missionario sia tra i cristiani portoghesi che 
tra gli indigeni. Subì molte prove dolorose e fu più volte imprigionato e 
bastonato3. A queste notizie, Berta aggiunge anche che Francesco da 
Monteprandone avrebbe battezzato nel 1546 il Re di «Handy» (sic!), cor-
rettamente Kandy. Una notizia solo accennata dall’autore, perché tratta 
dalla citata recensione su Studi Francescani, ma non approfondita dalla let-
tura del libro recensito che Berta non ha potuto vedere4. 

Ripartendo dal semplice ma prezioso lavoro fatto dal p. Berta, ho cer-
cato di dare maggior luce a questo interessante personaggio. Francesco 
da Monteprandone può essere considerato, infatti, uno dei primi missio-
nari francescani dell’epoca moderna e il primo della Provincia Osservan-
te marchigiana, se si eccettuano i frati che partivano per servire la Custo-
dia di Terra Santa5. Dopo il periodo Medioevale, ricco di missionari, nel 

 
1 Cfr. A. Berta, I Frati minori delle Marche Missionari nel mondo, aggiornamenti e note a cu-

ra di G. Mandolini, Potenza Picena 2002, pp. 49-50.  
2 Cfr. La Palestina e le rimanenti Missioni Francescane in tutta la terra. Cronaca compilata dai pa-

dri Marcellino Da Civezza e Teofilo Domenichelli in varie lingue, Roma 1890, pp. 311-312. La re-
censione indicata da Berta è: C. Hotmer, [recensione a] G. Schurhammer, E.A. Voretzsch, 
Ceylon zur Zeit des Konigs Bhuvaneka Bahu und Franz Xaver (1399-1552). Quellen zur Geschichte 
der Portugiesen sowie der Fransiskaner und jesuitenmission auf Ceylon, im Urtext herausgegeben und er-
klärt, Leipzig 1928, «Studi Francescani», 26 (1929) 4, pp. 537-539.  

3 Berta, I Frati minori delle Marche cit., pp. 49-50.  
4 Ibid., p. 50. 
5 Gli altri Osservanti delle Marche che nel Cinquecento partirono per le missioni si re-

carono tutti in Terra Santa. Essi furono: Angelo da Laudatio, Battista da Macerata, Simone 
da Mombaroccio, Giambattista da Massaccio, Egidio da Maciano, Paolo da Matelica, Gia-
como da Falciano, Francesco da Fano, Giambattista da Montegiano e Clemente da Mom-

 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   117 

 

Quattrocento e nel primo Cinquecento, la Chiesa in genere e anche 
l’Ordine francescano furono impegnati soprattutto nella riforma interna. 
In questo periodo tra i francescani delle Marche si annoverano molte fi-
gure di santi, predicatori, operatori sociali, ma pochi missionari. Dopo le 
grandi scoperte geografiche dell’America e di grandi zone dell’Africa e 
dell’Asia, iniziò per la Chiesa un lungo periodo di evangelizzazione nelle 
nuove terre. Questa grande spinta missionaria, iniziata nel Cinquecento, 
divenne ancora più intensa nel Seicento. In questa nuova era di evange-
lizzazione della Chiesa, i francescani furono spesso protagonisti e fra 
Francesco da Monteprandone fu il primo della Provincia Osservante 
marchigiana a dare il suo contributo6. Non sono molte le fonti che forni-
scono notizie sul frate monteprandonese ma sono sufficienti per avere 
uno sguardo generale sulla sua opera missionaria svolta nello Sri Lanka e, 
in particolare, sull’interessante notizia del Battesimo del Re di Kandy7. 

Lo Sri Lanka nel XVI secolo 

Alla fine del XV secolo l’isola dello Sri Lanka era divisa in tre piccoli 
regni. Quello principale era il regno di Kotte che aveva il controllo del 
sud e della parte occidentale dell’isola. A nord esisteva il regno di Jaffna e 
nella parte centro orientale il regno di Kandy. Nel 1521 ci fu un evento 
tragico che ridisegnò i confini politici dell’isola. I tre figli di Vijayabahu 
VII, re di Kotte, uccisero il padre dividendosi tra loro il territorio e dan-

 
baroccio. Dubbia l’appartenenza alla Provincia marchigiana di Maurizio Saraceno missio-
nario in Lituania e Giovanni da Condovilla in Africa. Ibid., pp. 49-52.  

6 Sulla storia delle missioni francescane si veda il monumentale Marcellino da Civezza, 
Storia universale delle missioni francescane, 11 voll., Roma-Prato-Firenze 1857-1895; e la buona 
sintesi di B. Fedele, Missionari Francescani. Sintesi storica e bio-bibliografica con Sommario Geografi-
co-Cronologico, L’Aquila 1966. Vedere anche G. Buffon, Tra spazio e territorio: la Missione fran-
cescana in epoca moderna, Assisi 2006. 

7 Non si trovano informazioni su fra Francesco nell’Archivio della Parrocchia di Mon-
teprandone. Il primo volume del libro dei battesimi inizia a registrare i nomi solamente a 
partire dal 1560. Il primo volume del libro dei defunti, che iniziava a registrare i nomi a 
partire dalla stessa data e in cui forse si poteva trovare qualche notizia, è andato smarrito. 
G. Caselli, Memorie storiche di Monteprandone (Provincia di Ascoli Piceno), 8 voll., IV: Lotte civili e 
il Cinquecento, Montalto Marche 1938, p. 45.  



118   MARCO BUCCOLINI 

 

do vita così ad altri tre regni minori: Kotte, Sitawaka e Raigama. Il regno 
di Kotte fu indebolito da questa divisione e il ruolo di prima potenza 
dell’isola gli veniva contesa dal regno di Sitawaka guidato dall’ambizioso 
Re Maiadune, il quale nel 1538 unì al suo regno il territorio di Raigama e 
negli anni successivi cercò di invadere il regno di Kandy. 

L’avvenimento che cambiò gli equilibri dello Sri Lanka nel Cinquecen-
to fu però l’arrivo dei portoghesi, che giunsero per la prima volta 
nell’isola nel 1505. L’anno successivo riuscirono già a stringere un accor-
do di scambio militare e commerciale con il Re di Kotte, Paramakrabahu 
VIII. Costruirono un primo insediamento nella città di Colombo, dove 
eressero anche la prima cappella cristiana dell’isola dedicata a S. Lorenzo. 
Nel 1518 venne costruita una fortezza più grande in cui risiedevano sta-
bilmente 200 soldati. L’isola divenne per i portoghesi un importante ful-
cro commerciale da cui partivano navi cariche di pepe, cannella e avorio, 
che facevano scalo al porto di Cochin in India e da qui partivano per 
l’Europa8.  

La divisione e la debolezza dei piccoli regni dello Sri Lanka era favo-
revole ai Portoghesi a cui i vari re in lotta tra loro si rivolgevano per 
chiedere appoggio militare, concedendo in cambio favori commerciali. 
Tra le varie concessioni fatte ai portoghesi, c’era la possibilità di accoglie-
re nei territori dell’isola missionari che potessero annunciare il Vangelo.  

Gli inizi della missione francescana nello Sri Lanka: il regno di Kotte 

Le missioni francescane nello Sri Lanka erano un tutt’uno con quelle 
dell’India. I primi frati francescani arrivarono in India con la spedizione 
di Cabral del 1500. Nel primo ventennio del secolo una ventina di frati vi 
lavoravano in maniera più o meno spontanea, mentre nel 1518 si cercò di 
delineare una prima struttura e organizzazione ai missionari delle Indie 
nominando un Commissario, dipendente dalla Provincia Osservante di 
Portogallo, che coordinava l’azione dei missionari francescani. Nel 1542 
il Commissariato venne sostituito dall’istituzione di una Custodia eretta 

 
8 Per una visione generale dello Sri Lanka nel XVI secolo: V. Perniola, The Catholic 

church in Sri Lanka. The Portuguese period, I: 1505 to 1565, Dehiwala 1989; P.E. Pieris, Ceylon 
and the Portuguese 1505–1658, Tellippalai 1920. 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   119 

 

sotto il titolo di S. Tommaso. Il Custode, rispetto al Commissario, aveva 
maggiore autonomia e libertà di azione nelle decisioni pur rimanendo 
sempre sotto la Provincia Osservante Portoghese9. 

Alla stessa custodia di S. Tommaso delle Indie facevano riferimento 
anche i missionari francescani che iniziarono a lavorare nello Sri Lanka. 
Alcuni sacerdoti secolari erano presenti nell’isola fin dai primi anni in cui 
i portoghesi vi arrivarono e sporadicamente anche qualche francescano. 
Tuttavia la loro azione pastorale si limitava in pratica a fornire il servizio 
religioso ai militari portoghesi10. 

L’attività missionaria nell’isola ebbe un importante impulso nel 1543. 
In questo anno il Re di Kotte, Buvenekabahu VII, aveva mandato in 
Portogallo il suo ambasciatore, Sri Ramaraksa Pandita, chiedendo appog-
gio militare al Re Giovanni III e fornendo in cambio varie concessioni 
commerciali. Tra gli accordi, il Re di Kotte diede anche il permesso di far 
entrare missionari cattolici nel suo regno e addirittura si manifestò aperto 
a ricevere lui stesso il battesimo. In seguito a queste concessioni, il Re del 
Portogallo, Giovanni III, fece preparare una spedizione per lo Sri Lanka 
capitanata da Diego da Silveira. Nella nave, oltre ai soldati e 
all’Ambasciatore del re di Kotte, erano presenti anche sei frati francesca-
ni destinati ad evangelizzare l’isola. Come Guardiano e superiore dei mis-
sionari fu nominato Joao da Villa do Conde. Degli altri cinque frati che 
facevano parte della spedizione conosciamo i nomi dei portoghesi fra 
Simão de Coimbra e fra Gonçalo e dell’italiano fra Francesco de Monte-
prandone11. 

 
9 I francescani missionari in India provenivano principalmente dalle due Provincie Os-

servanti di Portogallo e anche dalla Provincia della Piedade, degli Osservanti Riformati 
portoghesi. I frati della Provincia della Piedade tentarono nel 1547 di costituire una Custo-
dia autonoma nelle Indie ma non riuscirono ad ottenerla. Perciò la Custodia di S. Tomma-
so delle Indie coordinava insieme tutti i missionari portoghesi, sia Osservanti che Riforma-
ti. Cfr. A. Montes Moreira, A ordem dos Frades menores no Portugal moderno: una visão global, 
«Lusitania Sacra», 44 (2021), pp. 15-57: 27-28, 41. 

10 Perniola, The Catholic Church in Sri Lanka cit., pp. 10-11. 
11 Cfr. Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., I, p. 125. Paulo da Trindade, 

Conquista Espiritual do Oriente. Em que se dà relacao de algumas cousas mais notaveis que fizeram os 
Frades Menores da Santa Provincia de S. Tomè da India Oriental em a pregação da fé e conversão dos 
infiéis, em mais de trinta reinos, do Cabo de Boa Esperança até as remotíssímas Ilhas do Japão, a cura 
di F. Felix Lopes, III, Lisbona 1967, pp. 25-26, nota 4.  

https://umlibrary.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma991002408259706306&context=L&vid=853UOM_INST:umlibrary&lang=en&adaptor=Local%20Search%20Engine
https://umlibrary.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma991002408259706306&context=L&vid=853UOM_INST:umlibrary&lang=en&adaptor=Local%20Search%20Engine


120   MARCO BUCCOLINI 

 

La nave partì da Lisbona il 25 marzo 1543 e i missionari ebbero il pri-
vilegio di ricevere la benedizione da parte del Generale dei francescani 
Osservanti, fra Giovanni da Calvi, che in quel periodo, insieme al suo se-
gretario fra Andrea da Insua, dimorava in Portogallo come inviato del 
Papa presso il Re portoghese12. Dopo quasi cinque mesi di viaggio, il 3 
settembre la nave arrivò a Goa. In questa città risiedeva il Governatore 
portoghese delle Indie al quale Joao da Villa do Conde consegnò i di-
spacci del Re portoghese Giovanni III. La spedizione proseguì poi per 
l’isola dello Sri Lanka e arrivò alla città portuale di Colombo dove 
l’equipaggio sbarcò. I francescani furono inizialmente accolti nella for-
tezza portoghese13.  

Da questo momento Joao da Villa do Conde e gli altri missionari, tra 
cui Francesco da Monteprandone, iniziarono la loro opera di evangeliz-
zazione nell’isola, nella parte di territorio governata dal Re di Kotte. Le 
difficoltà non furono poche. La disponibilità del Re di Kotte a ricevere il 
battesimo cadde nel vuoto. Buvenekabahu VII temeva che, se avesse ri-
cevuto il battesimo, sarebbe stato disapprovato dalla popolazione buddi-
sta del suo regno, rischiando di essere rovesciato dal trono. Nel 1545 
emanò perfino una legge con cui venivano confiscate le terre a coloro 
che si facevano battezzare. Solo dopo la mediazione di un funzionario 
simpatizzante del cristianesimo, Buvenekabahu VII ritirò le leggi contro i 
cristiani convertiti. Anche se fu abbandonata la speranza di convertire il 
Re, i francescani poterono continuare comunque a predicare ed evange-
lizzare la popolazione locale14.  

 
12 Ibid., p. 26, nota 4. Paolo III nel 1542 aveva inviato Giovanni da Calvi in Portogallo 

dove rimase fino a gran parte del 1543. Il Pontefice gli chiese di mediare presso il Re Gio-
vanni III affinché facesse entrare in Portogallo il nuovo Nunzio Luigi Lippomano a cui 
impediva l’ingresso per alcuni contrasti con Roma. G. Bertini, Frey André da Insua interme-
diario fra i Farnese e le corti iberiche ed il ruolo di Parma nella diffusione in Italia della “Crónicas” di 
Marcos de Lisboa in Frey Marco de Lisboa: Cronista Franciscano e Bispo do Porto, Porto 2002, pp. 
78-79. Giovanni da Calvi fu Ministro Generale dei Frati Minori per due mandati dal 1541 
al 1544 e dal 1544 al 1547. Suo successore fu proprio Andrea da Insua che governò dal 
1547 al 1553. 

13 Paulo da Trindade, Conquista Espiritual do Oriente cit., pp. 25-26. Il Governatore por-
toghese delle Indie era Martim Afonso de Sousa, che resse la carica dal 8 maggio del 1542 
a metà dell’anno 1545. 

14 Ibid., pp. 33-34, nota 2. M. Debergh, I primi pilastri dell’evangelizzazione dell’india, del 
Giappone e della Cina, in Storia del Cristianesimo. Religione-Politica-Cultura, VIII: Il tempo delle con-

 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   121 

 

Il primo decennio di lavoro dei missionari fu il più difficile. I france-
scani condussero alla fede principalmente persone provenienti dagli 
schiavi o dalle caste inferiori ma la maggior parte dei nobili e capi locali si 
mostrarono indifferenti o addirittura contrari all’annuncio del Vangelo. 
Comunque, tra periodi favorevoli e periodi di persecuzioni, il lavoro di 
evangelizzazione riuscì a creare un primo gruppo stabile di cristiani loca-
li. Questi primi sforzi gettarono le basi per una seconda fase di evange-
lizzazione che ottenne una maggiore penetrazione del Vangelo nelle po-
polazioni locali15.  

Francesco da Monteprandone e il battesimo del Re di Kandy 

Nel 1545 si aprì per i missionari francescani l’opportunità di andare 
oltre i territori della costa occidentale, appartenenti al regno di Kotte, e di 
raggiungere le popolazioni del centro e della parte orientale dell’isola, go-
vernate dal Re di Kandy. Nel dicembre di questo anno infatti il re di 
Kandy Jayavira si era rivolto al governatore portoghese Joao de Castro 
chiedendo aiuto militare per difendersi da Maiadune, il confinante Re di 
Sitavaka, che minacciava i suoi territori16. In cambio dell’aiuto militare 
Jajavira promise ai portoghesi di poter aprire un insediamento nella città 
portuale di Trincomalee, dove avrebbero potuto costruire una base mili-
tare e utilizzare il porto come luogo di partenza per il commercio di spe-

 
fessioni (1530-1620/30), a cura di M. Venard (edizione italiana a cura di L. Mezzadri), Roma 
2001, p. 747, nota 35.  

15 Ibid., p. 748. I missionari iniziarono a raccogliere maggiori frutti soprattutto dopo il 
1560, quando i portoghesi conquistarono Jaffna, e alcuni Re locali si convertirono seguiti 
da una buona parte della popolazione. Un mezzo di evangelizzazione efficace fu la realiz-
zazione di un catechismo e una raccolta di preghiere in lingua Tamil stampato nel 1554 
sotto la direzione di Joao da Villa do Conde. J. Filliozat, Un Catèchisme Tamoul du XVI siècle 
en lettres latines, Pondichéry 1967. 

16 Il Re di Sitavaka, Maiadune, era apertamente contrario alla presenza dei portoghesi 
nell’isola e si ergeva a difesa delle tradizioni locali, tra cui la conservazione della religione 
buddista contro quella cristiana. Voleva occupare il regno di Kandy e i suoi territori nel 
centro dello Sri Lanka per aumentare il suo potere e avere maggior capacità difensiva nei 
confronti dei portoghesi che controllavano le zone costiere. Paulo da Trindade, Conquista 
Espiritual do Oriente cit., p. 64, nota 2. Joao da Castro era il nuovo Governatore portoghese 
delle Indie, entrato in carica a settembre del 1545.  



122   MARCO BUCCOLINI 

 

zie. L’accordo fu ottenuto grazie alla mediazione di Nuno Alvarez Perei-
ra un soldato portoghese giunto a Kandy nel 1542 e divenuto consigliere 
del Re Jajavira. Tra le concessioni, Jajavira si era dimostrato disponibile 
anche all’invio di missionari che potessero annunciare il Vangelo nel suo 
regno e promise la sua personale conversione al cristianesimo17.  

A seguito di questi accordi, nel mese di aprile del 1546, Joao de Castro 
inviò una spedizione di 40 soldati capitanata da André de Sousa. Parten-
do dalla città portuale di Trincomalee, la carovana doveva dirigersi verso 
la capitale del regno di Kandy. Della spedizione facevano parte anche 
due francescani: fra Antonio Padram e fra Simão de Coimbra, che 
avrebbero dovuto catechizzare e battezzare il Re Jajavira18.  

Fu al termine di questa spedizione che iniziò tra i portoghesi a girare 
la voce che il Re di Kandy era stato battezzato. Il primo a darne notizia 
fu André de Sousa, il capitano della spedizione. In una lettera del 27 
maggio 1546, in cui riferiva al governatore Joao de Castro 
sull’andamento della spedizione, scrive che arrivarono nella città di Kan-
dy il 25 di aprile, e furono accolti con molto onore. In questa occasione 
vennero a conoscenza con sorpresa che il re era già stato battezzato di 
notte, in maniera segreta, il giorno 9 marzo. André de Sousa non rende 
noto però il nome del sacerdote che aveva battezzato il Re19. 

Un’altra lettera in cui si fa cenno al battesimo del Re Jajavira è quella 
del missionario portoghese fra Antonio Padram, anche lui facente parte 
della spedizione. Fra Antonio, scrivendo similmente a Joao de Castro su-
gli stessi avvenimenti, conferma che il Re era stato già battezzato segre-
tamente di notte. Egli aggiunge che a celebrare il rito del Battesimo era 
stato inviato fra Francesco, un buon frate di nazionalità italiana: 
«Mamdaram por huu frade a Qota, frey Francisco, ytaliano, bon padre, 
que o bautizou»20.  

Il resoconto più dettagliato degli avvenimenti, in cui si conferma che il 
“frate Francesco italiano” battezzò il Re di Kandy, è quello di Nuno Al-

 
17 Perniola, The Catholic Church in Sri Lanka cit., pp. 62, 71-72. 
18 Ibid., pp. 162, 177. 
19 Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., I, p. 355. 
20 Ibid., p. 374. È presente qualche incongruenza tra Andrè de Souza e fra Antonio Pa-

dram sulla data d’arrivo della spedizione. Fra Antonio dice di essere arrivato nel villaggio 
di Kandy il giovedì santo, che nel 1456 cadde nel giorno 22 aprile, Andrè de Souza dice 
invece di essere arrivato il giorno 25 aprile, che era la Domenica di Pasqua. 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   123 

 

varez Pereira, in una lettera del 29 maggio 1546, indirizzata ancora a Joao 
de Castro: 

 
A tamtos de Fevereiro mandey daquy hu moso meu que fose em busca do Padre 

Guardiam com cartas e olla de serteza do que tamto dezejavamos. E como na mynha 
lhe pedia, que todauya vyese acompanhado dos mais que podese e na terra hos nam 

avia, acordaram hos Padres, que vyese ho Padre Frey Framcisco ytalyano e outro seu 
companheiro com ho dito meu moso polo camynho da Jala, homde foram tomados 

da jemte de Madune e pasaram da maneira, que o dito Padre Frey Framcisco a Vosa 

Senhoria escreve. Chegou a esta cidade ho prymeito de Março. A nove do dito mes 
duas horas amtemenham fizemos el-Rey cristão. Chama-se Dom Manoell21. 

 
Grazie a queste tre testimonianze possiamo ricostruire con una certa 

precisione le vicende del battesimo di Jajavira ad opera di fra Francesco 
da Monteprandone. Nuno Alvarez Pereira, consigliere di Jajavira, igno-
rando l’arrivo della spedizione di André de Sousa, di cui facevano parte 
anche i due frati Antonio Padram e Simão de Coimbra, aveva nel frat-
tempo inviato un suo messaggero a Joao da Villa do Conde, il superiore 
dei missionari Francescani che dimorava sulla costa, nella città di Co-
lombo. Di fronte alla richiesta insistente di mandare un missionario per 
battezzare il Re Jajavira, Joao da Villa do Conde inviò Francesco da 
Monteprandone, accompagnato da un altro frate. Francesco intraprese il 
viaggio partendo da Yala, cioè dalla costa sud dell’isola, per cercare di ag-
girare almeno in parte i pericolosi territori controllati da Maiadune, Re di 
Sitawaka. Arrivò nella città di Kandy il 1 marzo e dopo poco più di una 
settimana, il 9 marzo, il giorno prima del Mercoledì delle ceneri, celebrò 
il battesimo di Jajavira anticipando così i due confratelli portoghesi che 
arrivarono solamente a fine aprile.  

Il ruolo decisivo nel battesimo del Re di Kandy fu quello di Nuno Al-
varez Pereira. Fu lui infatti a convincere Jajavira a ricevere il Battesimo. 
Fu ancora lui a chiedere al guardiano della missione francescana, Joao da 
Villa do Conde, di inviare un missionario per il Battesimo. Tuttavia, 
l’opera di convincimento fatta da Nuno Alvarez affinché Jajavira accet-
tasse il Battesimo non fu accolta con entusiasmo da tutti i missionari. Fra 
Antonio Padram la considerava inutile e inopportuna e affermava senza 
mezzi termini che il Re si era fatto battezzare solo per opportunità, solo 

 
21 Ibid., p. 363. 



124   MARCO BUCCOLINI 

 

perché Nuno Alvarez Pereira lo aveva convinto che, se voleva l’aiuto mi-
litare dei portoghesi contro Maiadune, non aveva altra scelta che farsi 
battezzare. Fra Antonio aveva avuto l’impressione che al Re di Kandy 
non interessasse minimamente conoscere la fede cristiana, non era in 
grado nemmeno di fare bene il segno della croce e continuava aperta-
mente ad appoggiare il culto popolare buddista22. 

Ad ogni modo, anche se la conversione di Jajavira fu più una scelta 
opportunistica che il frutto di una profonda convinzione, il battesimo del 
Re di Kandy fu un tassello importante nell’evangelizzazione dello Sri 
Lanka. Nei primi anni di attività missionaria i francescani avevano opera-
to solo sulla costa occidentale del Regno di Kotte, il Battesimo di Jajavira 
fu il primo passo per evangelizzare nuovi territori situati più all’interno e 
nella parte orientale dell’isola. Un seme che non riuscì subito ad attecchi-
re ma che avrebbe portato frutti più stabili negli anni successivi23 . 

In tutto ciò il ruolo di Francesco da Monteprandone fu principalmen-
te quello di celebrare il rito del Battesimo, compiuto il giorno 9 marzo 
1546. Durante la liturgia a Jayavira venne dato il nome cristiano di don 
Manuel. Fra Francesco non sembra aver svolto un ruolo, se non minimo, 
nella catechesi ed evangelizzazione del Re. Egli rimase, infatti, pochi 
giorni a contatto con Jajavira. Arrivato a Kandy il 1 marzo, si fermò nella 
città all’incirca una decina di giorni e ritornò alla sua base missionaria po-
chi giorni dopo aver celebrato il rito del Battesimo24. 

Altre notizie sull’opera missionaria di Francesco da Monteprandone 

Non abbiamo molte altre notizie sull’attività missionaria di Francesco 
da Monteprandone. Sappiamo però che il viaggio di andata per andare a 
Kandy non fu affatto semplice. Il gruppo in cui viaggiava, composto da 

 
22 Ibid., pp. 371-376. Vedere anche Paulo da Trindade, Conquista Espiritual do Oriente cit., 

pp. 64-65, nota 2. 
23 Nel 1565 Karalliyadde, il Re di Kandy successore di Jajavira, si fece battezzare e per-

severò nella fede favorendo la predicazione dei missionari. Ibid., pp. 63, nota 1; 64-68. 
24 I documenti accennano alla presenza di un Padrino di Battesimo del Re. Potrebbe 

essere stato colui che si occupò della catechesi preparatoria al Battesimo di Jajavira.  
Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., I, p. 370. 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   125 

 

un altro confratello e da alcuni accompagnatori, fu bloccato dagli uomini 
di Maiadune. Francesco riuscì in qualche modo ad essere liberato e a 
proseguire il viaggio mentre il frate che lo accompagnava, di cui non co-
nosciamo il nome, venne trattenuto in prigione. Dopo una quindicina di 
giorni, il 14 marzo, Joao da Villa do Conde si recò nel villaggio di Seita-
vaka per liberare il frate che aveva accompagnato Francesco da Monte-
prandone e che era ancora prigioniero:  

 
A 14 do dito mes fôram dada sas cartas na Cota ao Padre Frey Amtonio, polo 

Guardiam ser em Seitauaca, a tirar ho companheiro de Frey Framcisco, que ho tinham 

lá preso25. 

 

Tra i missionari dello Sri Lanka fra Francesco era l’unico italiano men-
tre tutti gli altri provenivano dal Portogallo26. Il frate monteprandonese 
aveva imparato la lingua portoghese, anche se Nuno Alvarez Pereira si 
lamentò per scritto con Joao de Castro che non la parlava benissimo27. 
Comunque Francesco riusciva a comunicare con i portoghesi sia a voce 
che per scritto. Ci sono notizie infatti di alcune sue lettere, di cui pur-
troppo non abbiamo il testo, indirizzate a personaggi portoghesi. Di una 
lettera di Francesco da Monteprandone fa menzione Nuno Alvarez Pe-
reira che in una missiva del maggio del 1546, diretta a Joao de Castro, af-
ferma che Francesco aveva scritto in precedenza allo stesso Joao de Ca-
stro sul fatto del suo compagno catturato dagli uomini di Maiadune. Joao 
de Villa de Conde, scrivendo nel dicembre 1546 al Re del Portogallo, ac-
cenna pure ad alcune lettere che Francesco da Monteprandone aveva in-
viato riguardo al Battesimo del Re di Candy28.  

 
25 Ibid. p. 363. Vedi anche: Paulo da Trindade, Conquista Espiritual do Oriente cit., p. 35, 

nota 2.  
26 Joao da Vila do Conde e il primo gruppetto di frati, che insieme a Francesco da 

Monteprandone nel 1543 partirono dal Portogallo per lo Sri Lanka, appartenevano alla 
Provincia Osservante Riformata della Piedade, detta popolarmente dei “Capuchos”. Costi-
tuita nel 1518 fu la Prima Provincia Riformata tra i frati minori Osservanti dell’Ordine. 
Facevano parte della stessa Provincia anche Joao de Albunquerque, primo vescovo di 
Goa, e Vincente de Lagos, altro grande missionario delle Indie. Montes Moreira, A ordem 
dos Frades menores cit., pp. 31; 40.  

27 Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., I, p. 367. 
28 Ibid., I, p. 363; II, p. 404. Le lettere andrebbero cercate negli Archivi delle antiche 

Provincie francescane portoghesi, quella Osservante o quella Riformata della Piedade, o 

 



126   MARCO BUCCOLINI 

 

Il ritorno di Francesco a Monteprandone 

Nel 1562 Francesco chiese ai superiori di lasciare le missioni e poter 
ritornare nelle Marche. L’età e le non perfette condizioni di salute non gli 
permettevano più di poter affrontare i disagi della vita missionaria. Ci 
sono pervenute le due lettere d’obbedienza con cui i superiori gli conce-
dono il permesso di lasciare le Missioni e tornare nelle Marche. La prima 
lettera, del 1° febbraio 1562, è scritta dal convento di Sant’Antonio di 
Cochin dove dimorava fra Antonio Correa, Commissario delle Indie29. 
Correa autorizza Francesco a tornare in patria e raccomanda a qualsiasi 
prelato o religioso di accoglierlo con carità nei conventi in cui si sarebbe 
presentato durante il viaggio di ritorno verso le Marche. Ricorda che 
Francesco ha trascorso venti anni in missione e a causa dell’annuncio del 
Vangelo per due volte dovette subire la prigione. Correa notifica che in 
una di queste prigionie a Francesco da Monteprandone vennero rubate le 
lettere di obbedienza con cui il Generale Giovanni da Calvi lo aveva in-
viato in missione. Non potendo mostrarle, lo stesso Correa si fa garante 
per lui. 

Otto mesi dopo Francesco era in Portogallo nel convento S. France-
sco di Lisbona. Da qui, il 15 settembre 1562, Pietro da Carnota, Provin-
ciale dei Frati Minori Osservanti del Portogallo, da cui dipendeva la Cu-
stodia di S. Tommaso delle Indie, scrive la seconda lettera d’obbedienza 
per il ritorno di Francesco nelle Marche30. Pietro da Carnota ricorda che 
Francesco da Monteprandone, con l’obbedienza del Generale Giovanni 
da Calvi e anche di fra Andrea da Insua, era venuto in un primo momen-
to nella Provincia francescana portoghese da dove partì per le missioni 
dell’India31. Afferma che il suo lavoro missionario fu molto fruttuoso e 

 
più probabilmente negli Archivi Statali. Nel Cinquecento infatti la Missione dello Sri Lan-
ka era sotto il regime di Patronato e quindi dipendente direttamente dal Re di Portogallo. 

29 La lettera è stata pubblicata per la prima volta in Marcellino da Civezza, La Palestina e 
le rimanenti Missioni Francescane cit., p. 311, e ripubblicata in Schurhammer, Voretzsch, Ceylon 
zur Zeit cit., II, pp. 665-666. Antonio Correa era Commissario in aiuto a Pietro da Be-
thlem, Custode dei Francescani delle Indie. 

30 Pubblicata in Marcellino da Civezza, La Palestina e le rimanenti Missioni Francescane cit., 
p. 312 e in seguito da Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., II, pp. 667-668. 

31 G. Schurhammer ricorda che nel 1543 Andrea de Insua era Provinciale dalla Provin-
cia Osservante di Algarve in Portogallo e dal 1547 al 1553 Ministro Generale. Ibid., Schu-
rhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., II p. 667, nota 1. 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   127 

 

attraverso la sua opera molti indigeni furono avvicinati a Dio. Tutto que-
sto fu vissuto in mezzo a molti pericoli anche per la propria vita. France-
sco venne colpito più volte da malattie, fu imprigionato, bastonato, spo-
gliato di tutte la vesti e derubato perfino delle lettere d’obbedienza del 
Generale. 

Il crocifisso di Francesco da Monteprandone 

Se a metà settembre del 1562 era a Lisbona Francesco arrivò nelle 
Marche sicuramente prima della fine dell’anno. A quel tempo il Provin-
ciale degli Osservanti marchigiani era fra Geronimo da Montemaggio, 
eletto Provinciale ad Urbino nel 1561 e confermato nel 1562 al Capitolo 
di S. Elpidio32. A fra Francesco il Provinciale concesse il privilegio di po-
ter far ritorno al convento del suo paese natale, Monteprandone. Lo sap-
piamo da un autore seicentesco, Domenico Corazza, che scrivendo su 
alcuni famosi personaggi monteprandonesi traccia un breve profilo an-
che del nostro missionario. Corazza dimostra prima di tutto di conoscere 
il contenuto delle due lettere con cui fra Francesco otteneva il permesso 
di lasciare la Missione e tornare a casa. Ma di particolare interesse è un 
episodio riportato nel suo libro e da nessun altro narrato. Si tratta del 
racconto di un esorcismo compiuto con un crocifisso che Francesco 
aveva riportato dai luoghi in cui aveva svolto il suo apostolato missiona-
rio e che aveva lasciato in dono al convento della Madonna delle Grazie 
a Monteprandone. Il crocifisso era ancora conservato nei tempi in cui 
Corazza scriveva, cioè nel 1656: 

 
…restò solamente segnalato con gli affronti di nudità, battiture, e ferite in quei re-

gni, di donde riportò un Crocifisso che nel detto Convento anche si conserva di non 
conosciuta mistura. Circa di che la tradizione ne rapporta; che in bevendo detto Padre 

dell’Evangelio una Signora nobilissima di quelle parti, veniva poi quella alienata nella 

di lui assenza da un incognito demonio, che distruggeva co i sofismi, quanto il buon 
Padre gli dettava; persuase questi la titubante Donna a dire a quel nuovo mastro 

d’errori, che gli mostrasse in chi finalmente creder dovesse, la tartarea furia violentata 

 
32 S. Rinaldi, Serie Chronologica Capitolorum, tum Vicariorum et ministrorum Provincialium Mar-

chiae Anconitanae Regularis Observantiae ab anno 1485 ad annum 1610, «Miscellanea Francesca-
na», 32 (1932) p. 80. 



128   MARCO BUCCOLINI 

 

dall’Altissimo divenuta scultrice della verità gittogli il sopra nominato Crocifisso con 
lasciar vestigie di se stesso nell’horrore, e fetore33. 

 
Il crocifisso a cui accenna il Corazza potrebbe essere il piccolo croci-

fisso in bronzo (cm 13,5×11,8) conservato nel museo del convento san 
Giacomo della Marca a Monteprandone. Sappiamo molto poco di questo 
oggetto. L’unico autore che ne ha tentato una descrizione è Luigi Dania 
che nel 1991 lo ha attribuito ad un artista marchigiano del XV secolo, le-
gato a moduli di ascendenza gotica34.  

Nel museo del convento, tra gli oggetti appartenuti a san Giacomo 
della Marca, sono conservati due piccoli e antichi crocifissi, uno dipinto 
su carta e l’altro appunto in bronzo. Il Gonzaga, descrivendo l’elenco 
delle reliquie di san Giacomo conservate nel convento nel 1587, fa cenno 
ad un solo crocifisso appartenuto al santo, senza dare particolari più pre-
cisi sulla sua forma35. Sappiamo però con una certa sicurezza che il croci-
fisso appartenuto al santo monteprandonese è quello dipinto su carta36. 
Questo secondo crocifisso in bronzo, che nulla ha a che fare con gli og-
getti appartenuti a san Giacomo della Marca, non potrebbe essere quello 
portato in convento da Francesco da Monteprandone al suo ritorno dalle 
zone dell’India? 

 
33 D.A. Corazza, Il Prandone Trionfante nella traslazione del corpo di S. Cirino Martire dove an-

che si manifestano nel principio alcuni divoti soggetti di detto luogo, e loro imprese, Macerata 1656, pp. 
61-62. 

34 La croce e il piedistallo di legno sono stati aggiunti posteriormente. L. Dania, Icono-
grafia di S. Giacomo a Monteprandone, in San Giacomo della Marca a Monteprandone, a cura di S. 
Bracci, Monteprandone 1991, p. 23. 

35 S. Bracci, Il culto e l’immagine, in Il Culto e l’immagine. San Giacomo della Marca (1393-
1476) nell’Iconografia Marchigiana, a cura di Id., Milano 1988, p. 13. 

36 Bracci dice che non è facile stabilire a quale dei due crocifissi conservati tra le reli-
quie di san Giacomo della Marca si riferisce il Gonzaga. Ibid., p. 25 nota 18. In realtà non 
sembrano esserci dubbi che il crocifisso appartenuto a san Giacomo sia quello dipinto su 
carta. Sia per la premura con cui è stato conservato nei secoli, è stato racchiuso in una teca 
portareliquia in legno, sia dall’antica scritta cinquecentesca presente dietro il crocifisso 
stesso che lo dice espressamente appartenuto al santo. Anche Corazza, elencando le reli-
quie appartenute a san Giacomo conservate in convento, cita solamente un crocifisso e 
precisa che è scavato nel legno: «…l’Habito col cappuccio, e mantello, che in vita portan-
do, durano ancora incorrotti, intatti e profumati. Un semplice crocifisso discavato legno 
(ch’è pietà il credere fusse di sua mano rozzamente lavorato…)». Corazza, Il Prandone 
Trionfante cit., p. 55. 



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA   129 

 

 
 

 
Figura 1. La suddivisione politica dello Sri Lanka nel XVI secolo. 



130   MARCO BUCCOLINI 

 

 
 

 
 
 

Figura 2. Monteprandone, Museo del convento S. Giacomo della 

Marca. Crocifisso appartenuto a Francesco da Monteprandone?  



D. Borghi, L. Virgini, I GIS come strumento di ricerca: applicazioni metodologiche sull’Atlante Storico 
di Cingoli / GIS as a research tool: methodological applications on the Historical Atlas of Cingoli 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4370 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.131-146 

I GIS come strumento di ricerca:  
applicazioni metodologiche sull’Atlante 
Storico di Cingoli 

 

Diego Borghi, Lorenzo Virgini 

Abstract 
 

Il contributo esamina l’applicazione metodologica dei Geographic Information System 

(GIS) e degli Historical GIS (HGIS) nell’elaborazione dell’Atlante Storico di Cingoli, svi-
luppato entro il quadro teorico e operativo definito dalla Commission Internationale pour 

l’Histoire des Villes (CIHV). L’impiego di tecnologie open source – in particolare 
QGIS – ha permesso di dimostrare come la cartografia digitale possa costituire al 

contempo uno strumento di analisi interdisciplinare e un mezzo di rappresentazione 
diacronica dei processi di trasformazione urbana. L’integrazione di fonti storiche, ca-

tastali e geografiche ha condotto alla costruzione di un geodatabase relazionale capa-
ce di restituire la complessità morfologica e storica del tessuto urbano di Cingoli. Il 

saggio approfondisce, inoltre, gli aspetti tecnici ed epistemologici della georeferen-
ziazione, proponendo l’HGIS di Cingoli quale paradigma metodologico replicabile 

nell’ambito del progetto nazionale degli Atlanti storici delle città italiane. 
 

This study examines the methodological use of Geographic Information Sys-
tems (GIS) and Historical GIS (HGIS) in the development of the Historical Atlas 

of Cingoli, undertaken within the methodological framework defined by the Inter-
national Commission for the History of Towns (CIHV). Using open-source tech-

nologies, particularly QGIS, the research demonstrates how digital cartography func-
tions both as an interdisciplinary analytical tool and a diachronic means for interpret-

ing urban development. The integration of historical, cadastral, and geographic da-
tasets has enabled the construction of a relational geodatabase designed to capture 

the morphological and historical complexity of Cingoli’s urban fabric. The article 
further explores the technical procedures and epistemological implications of 

georeferencing, presenting the HGIS of Cingoli as a methodological paradigm that 
can be replicated within the broader program of Italian Urban Historical Atlases. 



132   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

Introduzione 

Gli Atlanti Storici di Città, promossi sin dal 1955 dalla Commission In-
ternationale pour l’Histoire des Villes (CIHV), rappresentano un consolidato 
programma internazionale di indagine volto a restituire l’evoluzione ur-
bana in chiave comparativa e interdisciplinare. La nascita e la progressiva 
istituzionalizzazione del progetto, da un lato, e la sua progressiva defini-
zione metodologica, dall’altro, hanno trovato compimento nell’adozione 
della pianta principale alla scala 1:2.500, che ha consentito di rendere 
confrontabili le centinaia di fascicoli editi nelle diverse collezioni nazio-
nali, assicurando uniformità metodologica e solidità scientifica. In questa 
prospettiva, la cartografia si presenta come strumento di conoscenza, at-
traverso il quale le continuità e le trasformazioni morfologiche del terri-
torio diventano leggibili e vengono poste a sistema le complessità dei 
processi insediativi, agevolando confronti diacronici fondati su criteri ri-
producibili. Negli studi più recenti, la geografia ha saputo rimarcare il 
ruolo nevralgico della cartografia storica quale valore interpretativo che 
va oltre la semplice rappresentazione descrittiva dello spazio. Essa si 
configura come costruzione culturale e simbolica, esito di scelte interpre-
tative che riflettono visioni del mondo, assetti di potere e sistemi di valo-
ri1. La rappresentazione cartografica diviene così un testo complesso at-
traverso cui si leggono le stratificazioni urbane e i processi socio-politici 
che le hanno generate, e l’analisi cartografica si trasforma in un metodo 
analitico volto a esplorare l’interazione tra forma dello spazio e identità 
collettive, tra la materialità del paesaggio e le sue proiezioni culturali2. 
Contestualmente, nel quadro di tale evoluzione metodologica, il confron-
to tra geografia e Digital Humanities ha aperto nuove prospettive di inda-
gine sul modo in cui le informazioni territoriali vengono acquisite, strut-
turate e analizzate3. La digitalizzazione dei patrimoni cartografici e geo-
grafici non si riduce a un avanzamento tecnico, ma costituisce un proces-
so di formalizzazione e mediazione del sapere geografico, che ridefinisce 

 
1 M. Castaldi, Cartografia storica e strumenti digitali per l’analisi del paesaggio urbano prima di 

Roma Capitale, «Bollettino della Società Geografica Italiana», 14 (2024) 7/2, pp. 21-40. 
2 Ibid. 
3 R. Morri, M. De Filpo, Digital Humanities e patrimoni geografici: dalla generazione delle infor-

mazioni all’organizzazione della conoscenza, «Bollettino della Società Geografica Italiana», 14 
(2024) 7/2, pp. 137-146. 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   133 

 

i rapporti fra dato e significato: attraverso l’uso di modelli relazionali e di 
architetture semantiche di tipo ontologico diventa possibile connettere 
fonti diverse e generare nuove chiavi di lettura interpretativa. In questo 
quadro, la dimensione digitale non costituisce soltanto un supporto tec-
nologico, ma un ambito epistemico in cui la conoscenza geografica si 
riorganizza secondo principi di connessione, interoperabilità e trasparen-
za. Con l’istituzione dell’Atlas Working Group, già nel 1993, si è aperto il 
progetto alla dimensione digitale e alle pratiche di webmapping, accrescen-
do le possibilità di analisi e di diffusione dei risultati. In questo orizzonte 
diacronico ampio, l’Atlante Storico della città di Cingoli, facendo propri 
gli standard fissati dalla CIHV, integra i propri livelli tematici in ambiente 
GIS e trasforma la rappresentazione cartografica in un dispositivo insie-
me analitico, comparativo e comunicativo4. L’approccio che ha contrad-
distinto il lavoro di elaborazione della cartografia, mediante l’utilizzo dei 
Geographic Information System (GIS), all’interno dell’Atlante storico delle cit-
tà italiane. Cingoli5, ha considerato la Geografia nella sua intrinseca natu-
ra interdisciplinare, assumendo la città di Cingoli come laboratorio 
d’analisi per coniugare la complessità delle relazioni storiche e sociali in 
relazione al territorio. Infatti, già nel 2007, in alcuni studi era emerso che 
l’utilizzo dei GIS nella ricerca storica rappresenti un passaggio sostanziale 
nella ricostruzione e nella rappresentazione delle “geografie del passa-
to”6. Questo processo di maturazione teorica trova un punto di svolta 
nella pubblicazione Past Time, Past Place: GIS for Historians, nel quale si 
compie una disamina attenta degli utilizzi, in chiave storica, dei GIS, 
aprendo concretamente a quella definizione di Historical Geographic Infor-
mation System (HGIS)7. Parlare di Historical GIS equivale ad aprire a un 
forte dialogo tra la disciplina storica e quella geografica per la compren-
sione degli accadimenti storici in relazione con le dinamiche spaziali. In 
questo ambito, il GIS si configura come un dispositivo capace di poten-
ziare la divulgazione della ricerca scientifica e, nello stesso tempo, attra-

 
4 F. Bocchi, R. Smurra, La Commission Internationale pour l’Histoire des Villes et la mise en 

œuvre des Atlas historiques des villes (1955-2020), in Mettre la ville en atlas, Bordeaux 2021, pp. 
123-134. 

5 Atlante storico delle città italiane. Cingoli, a cura di F. Bartolacci, Macerata 2024. 
6 I.N. Gregory, P. Ell, Historical GIS: Technologies, Methodologies, and Scholarship, Cam-

bridge 2007. 
7 A.K. Knowles, Past Time, Past Place: GIS for Historians, Redlands (CA) 2002. 



134   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

verso la raccolta e la rappresentazione di dati, di sostenere i processi di 
governance da parte di enti locali e nazionali, per orientare consapevol-
mente scelte di prevenzione e di conservazione8. La selezione dello stru-
mento geotecnologico per la produzione cartografica dell’Atlante di Cin-
goli è stata motivata dalla possibilità di accedere agevolmente a un data-
base dedicato, dal quale estrarre le informazioni storiche necessarie a 
rappresentare graficamente gli sviluppi della ricerca illustrati nei saggi del 
volume. Dal punto di vista epistemologico, l’adozione di una piattaforma 
open source risponde inoltre ai principi di trasparenza, replicabilità e ac-
cessibilità dei processi analitici, oggi considerati requisiti essenziali nella 
ricerca geografica digitale. Lo studio delle carte storiche e moderne e la 
loro conseguente realizzazione su nuove aperture scientifiche sono avve-
nuti mediante l’utilizzo di software in ambiente open source quale QGIS; 
tra le motivazioni che hanno orientato la scelta vi sono state, da un lato, 
l’aspetto FOSS (Free and Open Source Software), come già accennato, e, 
dall’altro, la facilità di crossing-platform tra sistemi operativi Microsoft e 
MacOS. Tale opzione, più che un atto tecnico, rappresenta una precisa 
scelta metodologica, orientata a favorire la condivisione interdisciplinare 
e la continuità della ricerca nel tempo. L’articolazione metodologica del 
presente studio si è strutturata secondo le seguenti fasi operative: a) lo 
studio e l’acquisizione dei dati nei contributi e nelle cartografie fornite a 
supporto; b) la creazione di un database contenente le informazioni utili 
alla costruzione cartografica; c) la georeferenziazione degli elementi di ri-
lievo storico, urbano, economico, politico e culturale; d) l’elaborazione 
finale dell’apparato cartografico. 

Metodologie nella gestione delle fonti per gli HGIS 

Nel contesto – sempre più attuale – avviato dalla scuola di studi dello 
spatial turn, che propone la «[ri]lettura del tempo nello spazio»9, emerge la 

 
8 C. Brenan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital outputs: History writing 

and the digital revolution, «History Compass», 16, 10 (2018), pp. 1-13. 
9 K. Schlögel, Leggere il tempo nello spazio. Saggi di storia e geopolitica, Milano 2009; The Spa-

tial Turn. Interdisciplinary Perspectives, a cura di B. Warf e S. Arias, London-New York 2009; 
Rappresentare la territorialità, a cura di P. Bonora, Bologna 2011. 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   135 

 

necessità di una multidisciplinarietà sul piano della ricerca storica, soprat-
tutto se questa vede l’analisi delle vicende umane che insistono sulle città. 
Su questo filone d’indagine già la cartografia classica, prima dell’utilizzo 
diffuso dei GIS, era considerata uno dei media privilegiati per la rappre-
sentazione dei fenomeni storici. L’evoluzione digitale ha permesso di 
conservare, catalogare e interpolare documenti, fonti e bibliografie delle 
ricerche con sempre maggiore rapidità e scalabilità10. Una costante cresci-
ta in termini di semplicità d’utilizzo e la possibilità di impiegare software 
open source gestibili da Pc consumer, ha accelerato notevolmente la pratica 
metodologica di utilizzare nuove tecnologie e sistemi digitali anche nelle 
ricerche storiche.  

La realizzazione di un Atlante storico contemporaneo implica la ge-
stione di una grande mole di dati – basi che necessitano di una georefe-
renziazione –, composte dalle molteplici informazioni estrapolate dalle 
diverse fonti utilizzate nella ricostruzione storica. Parlando 
dell’evoluzione delle città, cuore dei lavori di ricerca sugli atlanti, ciò che 
emerge è una notevole complessità ed eterogeneità di queste informazio-
ni. Già Gregory, Kemp e Mostern11, nei loro pioneristici contributi 
sull’utilizzo di sistemi digitali per la ricerca storica, individuavano nei GIS 
grandi potenzialità di gestione e rappresentazione dei dati ai fini della ri-
cerca storica. Questi studi pongono l’attenzione sulla necessaria versatili-
tà di tali strumenti, in grado di realizzare visualizzazioni cartografiche e 
tematiche, ma anche di rappresentare dati eterogenei in modo efficace, 
consentendo un’analisi profonda della dimensione spaziale degli eventi 
storici12: non un semplice espediente visuale per rappresentare risultati di 
ricerca, ma veri e propri strumenti in grado di sondare relazioni nascoste 
tra i dati. Vista la natura dei GIS di essere veri e propri database georefe-
renziati13, la possibilità di analisi matematiche e statistiche sui dati, con-
sente di condurre approfondite indagini quanti-qualitative per svelare 

 
10 A.K. Knowles, A. Hillier, Placing History: How Maps, Spatial Data, and GIS Are Chang-

ing Historical Scholarship, Redlands (CA) 2008. 
11 I.N. Gregory, K. Kemp, R. Mostern, Geographical Information and Historical Research: 

Current Progress and Future Directions, «Humanities and Computing», 13 (2001), pp. 7-22. 
12 M. Azzari, Prospettive e problematiche d’impiego della cartografia del passato in formato digitale, 

«Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 138 (2010), pp. 1-15. 
13 D. Carrion, A. Maffeis, F. Migliaccio, A database-oriented approach to GIS designing, 

«Appl Geomat», 1 (2009), pp. 75-84. 



136   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

tendenze, correlazioni e modelli spaziali – sincronici e diacronici – altri-
menti inaccessibili senza l’utilizzo di tali strumenti.  

Anche della realizzazione del lavoro finalizzato alla costruzione della 
cartografia dell’Atlante di Cingoli, le fonti storiche e cartografiche utiliz-
zate hanno subito diversi processi di digitalizzazione e gestione per 
l’utilizzo nel sistema digitale; la metodologia, approfondita negli aspetti 
tecnici nel paragrafo successivo, ha visto diverse operazioni e l’utilizzo di 
pratiche e software mutuate dalla Digital History14 e dalla Geografia 
(QGIS per la cartografia digitale, FileMaker per la costruzione dei Data-
base relazionali, Zotero e Anobii per le bibliografie). In primo luogo, dal-
la lettura dei contributi proposti dagli editor, si è avviata la raccolta delle 
fonti testuali che hanno subito un primo processo di digitalizzazione ed 
estrapolazione dei dati, per poter essere successivamente organizzati e in-
terrogati: fogli elettronici in Excel e altri sistemi tabellari sono stati gli 
strumenti preliminari scelti per questo scopo, vista la loro compatibilità 
con le applicazioni di georeferenziazione. A partire da questa organizza-
zione è stato creato il geodatabase in QGIS (GIS open source multipiat-
taforma) attraverso opportune metodologie di geolocalizzazione dei dati: 
il processo applicato in questa fase ha visto l’integrazione dei record ta-
bellari con una base vettoriale di poligoni e punti dotata di coordinate 
geografiche realizzata con il GIS15.  

Oltre alle fonti testuali dei contributi proposti nell’Atlante Storico di 
Cingoli, ruolo fondamentale nella costruzione del sistema è stato svolto 
dalle informazioni desunte dalla cartografia storica. Numerosi dati, infat-
ti, possono essere ricavati dalle carte, dalle legende e dai brogliardi che 
accompagnano questi materiali. Per tale lavoro, l’idea è stata di digitaliz-
zare tutti gli elementi grafici analogici attraverso specifici software del 
pacchetto Adobe e convertirli in poligoni georeferenziati gestibili in 
QGIS. Il metodo operativo è stato il seguente: le carte storiche analogi-
che sono state acquisite digitalmente in alta definizione (con scanner fo-
tografici, in formato TIFF), ricalcate attraverso Adobe Illustrator per 
creare un gemello digitale vettoriale da cui è stato costruito lo shapefile po-

 
14 C. Brennan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital outputs: History 

writing and the digital revolution, «History Compass», 16 (2018), pp. 1-13. 
15 <https://docs.QGIS.org/3.28/it/docs/gentle_gis_introduction/coordinate_ 
reference_systems.html>, (ult. cons. 02/09/2025) 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   137 

 

ligonale (e puntuale) in QGIS16. Questi passaggi, fondamentali per la ge-
stione dei materiali cartografici, hanno permesso una doppia realizzazio-
ne: da una parte, le carte in alta definizione importate direttamente nel 
software GIS, possono essere sovrapposte a una base geografica satellita-
re fornita da un provider online (ad esempio Google); dall’altra, un cata-
sto storico geometrico quale il Catasto Gregoriano del 1835 (Progetto 
IMAGO, Archivio di Stato di Roma), può essere utilizzato come base 
cartografica delle rappresentazioni cittadine di tutto l’Atlante. È da sotto-
lineare che quest’ultima possibilità diventa fondamentale nella pubblica-
zione cartacea dell’Atlante Storico di Cingoli: la cartografia di base negli 
Atlanti storici delle Città è standardizzato proprio su base gregoriana17.  

Un’ultima tipologia di fonti riguarda tutti quei materiali, distribuiti in 
digitale, messi a disposizione dagli organi statali o dai portali nazionali 
(Geoportale Nazionale; Regione Marche, Cartografia e Informazioni 
Territoriali): le banche dati della Regione Marche, comprendenti moltis-
sime informazioni geografiche sottoforma di server WMS e WFC (Open 
Geospatial Data)18, cartografie tematiche o informazioni geologiche, le 
particelle catastali desunte dal sito dell’Agenzia delle Entrate e le imma-
gini GPS fornite da provider online quali Google o Open Street Maps. 
Ognuna di queste sorgenti di dati, seppur disponibili liberamente sul 
web, necessitano di particolari accorgimenti tecnici e metodologici per 
poter essere utilizzate in QGIS.  

Da questo impianto, multidisciplinare nelle metodologie, emerge un 
prodotto finale composto da layers diversi, tematici e diacronici, che si 
configura come un vero e proprio strumento di ricerca inedito su Cingo-
li, in grado anche di generare la cartografia destinata alla pubblicazione 
cartacea dell’Atlante.  

 

 
16 D. Catania, Dati e rappresentazioni territoriali con ArcGIS, Milano 2013; 

<https://docs.QGIS.org/3.28/it/docs/gentle_gis_introduction/coordinate_reference_sy
stems.html>. 

17 E. Guidoni, Lo spazio urbano medievale in Italia e in Europa, in El espacio urbano en la Eu-
ropa medieval: Nájera, Encuentros Internacionales del Medioevo, Nájera 26-29 de Julio 2005, a cura 
di B. Arizaga Bolumburu e J. Á. Solórzano Telechea, Logroño 2006, pp. 373-385; M. Ca-
dinu, Introduzione, in I catasti e la storia dei luoghi, a cura di Id., «Storia dell’urbanistica», 4 
(2012), pp. 17-18. 

18 <https://www.ogc.org/standard/wms/>, (ult. cons. 02/09/2025). 



138   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

Dal GIS all’Atlante Storico di Cingoli: aspetti tecnici nella gestione delle fonti 

cartografiche analogiche e digitali 

Aspetto peculiare di un HGIS come quello dell’Atlante Storico di 
Cingoli, risiede nella possibilità di organizzare fonti storiche e cartografi-
che su layers diversi in funzione di tematismi e su basi temporali diverse: 
permettono di comprendere l’evoluzione dinamica del tessuto urbano ol-
tre a rappresentare specifiche necessità di ricerca. Proprio a questo sco-
po, la presenza di cartografia storica – sovrapposta alle rilevazioni satelli-
tari attuali e alle rilevanze delle fonti testuali –, consente comparazioni 
diacroniche come l’estrapolazione di dati catastali o ambientali analizza-
bili dal GIS. A queste si aggiungono tutte quelle rappresentazioni temati-
che – archeologiche, paesaggistiche, dei beni culturali – fondamentali ne-
gli Atlanti Storici. Per gestire tali fonti è tuttavia necessario applicare spe-
cifiche metodologie mutuate dalla cartometria19, oltre che organizzare 
basi di dati coerenti alle comparazioni. 

Nella costruzione del GIS per l’Atlante di Cingoli, la scelta delle fonti 
cartografiche copre diversi periodi storici e tematismi cittadini: la scelta 
di digitalizzare, attraverso scanner ad alta risoluzione, tutta la cartografia 
analogica disponibile e convertirla in gemelli digitali vettoriali, è stato il 
punto di partenza metodologico supportato dalla necessità di avere un 
quadro storico il più denso di informazioni possibile. Il risultato di questa 
analisi storica ha portato alla creazione della carta centrale dell’Atlante 
(Figura 1) che risulta essere il riferimento olistico per quanto riguarda 
l’orientamento geografico all’interno del volume su Cingoli. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
19 M. Kuźma, The use of GIS tools in the automation of examining the cartometry of old maps, 

«Polish cartographic review», 52 (2020) 4, pp. 152-161. 
 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   139 

 

Citando schematicamente, il GIS è stato popolato dalle seguenti fonti 
debitamente rielaborate per l’integrazione nel sistema digitale.  

1. Elementi testuali dedotti dai contributi dell’Atlante di Cingoli, or-
ganizzati sottoforma di database georefenziati tabellari a cui sono 
state collegate geometrie o punti vettoriali attraverso QGIS (gli 
shapefile geometrici e puntuali, già citati in questo contributo). Un 
esempio, le geometrie riferite a Chiese e Monasteri, intra ed extra 
moenia, o la rappresentazione puntuale di determinate località. 

2. Fonti cartografiche e testuali della Regione Marche, afferenti alle 
Schede Identificative Aree Archeologiche – art. 142, comma 1, 
lettera m del D.lgs 22 gennaio 2004, n. 42 «Codice dei beni cultu-
rali e del paesaggio ai sensi dell’articolo 10 della legge 6 luglio 
2002, n. 137» (Piano Paesistico delle Marche). Digitalizzazione 
delle carte in QGIS, sottoforma di shapefile geometrici, ed estrapo-
lazione dati organizzati nel geodatabase. 

 
 
 
 

Figura 1. La carta centrale dell’Atlante Storico della Città di Cingoli. Elaborazione 

degli autori attraverso QGIS. 



140   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

3. Cartografia analogica:  

- Città di Cingoli dal Catasto Gregoriano (1835 – Archivio 
di Stato di Roma, carte digitalizzate20);  

- Pianta e profilo della città di Cingoli nell’epoca romana 
(1919 ca, in copia del 1975 – Archivio Storico Comune di 
Cingoli);  

- Carta della Città di Cingoli – G.D. Christianopulo (Archi-
vio Storico Comune di Cingoli) 

- Pianta di Orazio Avicenna (1644, Memorie della Città di Cin-
goli); 

- Prospettiva della Città di Cingoli dalla parte de’ PP. Cap-
puccini (Archivio Storico Comune di Cingoli) 

4. Cartografia digitale disponibile dalle banche dati Amministrative, 
su server WMS, WFC o cartacee: 

- Carta Catastale Regione Marche, Part.lle R302020, 
R302030, R302060, R302070 (Proprietà Regione Marche); 

- Carta Geologica delle Marche (Proprietà Regione Mar-
che21); 

- Digital Terrain Model (DTM) Regione Marche (Proprietà 
Regione Marche); 

- Carta Tecnica Regionale (CTR) (Proprietà Regione Mar-
che);  

- Carta Catastale (Proprietà Agenzia delle Entrate); 

- Carta IGM Nazionale. 
Attraverso la comparazione di questi testimoni, di epoche e natura di-

versa, è possibile avere valutazioni accurate circa l’espansione del tessuto 
cittadino e le relative rappresentazioni tematiche (Figura 2): l’analisi, ad 
esempio, dell’edificato urbano è facilmente leggibile nel GIS anche sol-
tanto a livello visivo.  

 

 
20 <https://imagoarchiviodistatoroma.cultura.gov.it/Gregoriano/gregoriano_ 
intro.html>, (ult. cons. 02/09/2025). 
21 <http://www.pcn.minambiente.it/mattm/>, (ult. cons. 02/09/2025). 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   141 

 

Meritano uno spazio d’approfondimento metodologico, gli aspetti 
tecnico-operativi utilizzati nella realizzazione del GIS. La scelta di questo 
software, come già anticipato, ha visto due valutazioni: da una parte, la 
caratteristica di essere open source e multipiattaforma, aspetto fonda-
mentale durante lavori cooperativi e multidisciplinari quale può essere la 
realizzazione dell’Atlante Storico di Cingoli; dall’altra, la possibilità di 
avere una vasta gamma di plug-in ready to use, in grado di svolgere rapida-
mente operazioni complesse quali quelle di cartometria (funzione Geore-
ferenziatore in QGIS) o esportazione dei contenuti per la pubblicazione 
cartacea (funzione Atlas in QGIS22). Tutta la cartografia e le fonti sono 
state inserite in una mappa con Sistema di Riferimento (SR) WGS 
84/UTM Zone 33N. Nello specifico, le carte sono state elaborate in un 
SR UTM-Zone 33N EPSG:32633 (UTM Coordinate23).  

Le operazioni cartometriche necessarie alla georeferenziazione delle 
mappe storiche sono state eseguite attraverso la funzione di georefering 

 
22 <https://docs.QGIS.org/3.16/it/docs/user_manual/print_composer/index.html>, 

(ult. cons. 02/09/2025). 
23 <https://gis.stackexchange.com/questions/344641/epsg-3857-vs-utm-coordinat>, 

(ult. cons. 02/09/2025) 

Figura 2. Visualizzazione da QGIS della georeferenziazione delle carte storiche e 

del geoprocessing nell’HGIS dell’Atlante Storico di Cingoli. Elaborazione degli 

autori in QGIS. 



142   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

propria di QGIS. Il metodo di analisi e visualizzazione digitale di una 
fonte cartografica è basato su una serie di algoritmi di trasformazione 
geometrica che sono applicati a punti di ancoraggio scelti tra la mappa 
antica e una attuale24. 

L’integrazione della cartografia all’interno del GIS ha seguito un crite-
rio regressivo, dalla più recente alla più antica. Per ogni carta e mappa le 
operazioni di georeferenziazione eseguite in QGIS, hanno fornito, asse-
gnati manualmente, una serie di punti di controllo fiduciari a terra 
(Ground Control Point, GCP) e le coordinate geografiche a ciascuno di 
questi raster25. I GCP permettono di ottenere una stima a priori 
dell’errore quadratico medio relativo al posizionamento. Piazze, strade, 
intersezioni tra murature, singole evidenze e monumenti che non hanno 
subito eccessive trasformazioni nel corso del tempo, riconoscibili dalle 
carte, sono stati individuati quali validi GCP. Per la georeferenziazione è 
stata scelta una trasformazione polinomiale di primo ordine la quale, 
confrontata con gli altri metodi, ha restituito il migliore risultato26. La 
georeferenziazione delle mappe catastali ottocentesche e di quelle più an-
tiche, ha rilevato scostamenti importanti rispetto alla cartografia di base 
GPS fornita da Google e dalle mappe catastali contemporanee (Agenzia 
delle Entrate e Carta Tecnica Regionale); le ragioni sono numerose e in-
terne alla fonte cartografica stessa: deformazione dei supporti originali, 
errori sistematici in fase di rilievo, uso di strumentazione non sempre 
adeguata o antica, hanno contribuito alla propagazione di tali problema-
tiche27. 

 
24 E. Dai Prà et al., Historical GIS, geostoria e mobilità: metodi e applicazioni di Public e Applied 

Geography. Introduzione, in Geografie in movimento, Atti del XXXIII Congresso Geografico Ita-
liano (Padova, 8-13 settembre 2021), V: Strumenti, tecnologie, dati. Gis, luoghi, sensori, attori, a cura 
di M. De Marchi, S. Piovan e S.E. Pappalardo, Padova 2023, pp. 127-131.  

25 <https://docs.QGIS.org/3.16/it/docs/user_manual/working_with_raster/ 
georeferencer.html>, (ult. cons. 02/09/2025). 
26 K. Lelo, C.M. Travaglini, Il GIS dell’Atlante storico di Roma: metodologie per l’informatizzazione, 

l’integrazione e l’analisi congiunta delle fonti catastali ottocentesche, in Fonti, metafonti e GIS per l’indagine del-
la struttura storica del territorio, a cura di M. Panzeri e A. Farruggia, Torino 2009, pp. 51-60. 

27 S. Campana, Catasto Leopoldino e GIS Technology: metodologie, limiti e potenzialità, «Quaderni di 
geografia storica e quantitativa», 1 (2003), pp. 71-78; R. Montagnetti, GIS e centro storico: il caso di 
Bagnaia, in Case e torri medievali. IV. Indagini sui centri dell’Italia meridionale e insulare (sec. XI-XV). 
Campania, Basilicata, Puglia, Calabria, Sicilia e Sardegna, Atti del V Convegno Nazionale di Studi 
(Orte, 15-16 marzo 2013), a cura di E. De Minicis, Roma 2014, pp. 341-347. 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   143 

 

I risultati di queste operazioni tecniche e metodologiche sono stati or-
ganizzati in layers tematici (Figura 3 e 4): dalla cartografia di base concer-
nente le mappe di Google e Open Street Maps, a quelli catastali e storici, 
sono stati costruiti anche contenitori specifici contenenti gli studi archeo-
logici, medievali e geologico paesaggistici.  

 

 
 

 
Figura 3-4. Carte tematiche estrapolate dall’HGIS realizzato per l’Atlante Storico della 

Città di Cingoli: a sinistra le Emergenze Archeologiche, a destra la ricostruzione della 

città romana e di quella medievale. Elaborazione degli autori con QGIS. 



144   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

Conclusione 

Con la rappresentazione cartografica dell’evoluzione temporale del 
comune di Cingoli, mediante l’utilizzo dei GIS, si è voluto fornire ai ri-
cercatori, agli amministratori locali e all’utenza in generale uno strumento 
in grado di comprendere le dinamiche storico-territoriali. Non voglia ap-
parire quasi “ridondante” ribadire come la ricerca di un’accurata redazio-
ne dell’apparato cartografico della città di Cingoli, dall’epoca romana sino 
ad arrivare agli assetti attuali, abbia richiesto un’analisi del territorio at-
traverso le fonti geostoriche e i relativi contributi presenti all’interno 
dell’Atlante. Tali spetti antropologici sono andati, appunto, a innestarsi in 
un contesto territoriale caratterizzato dalla presenza del Monte Circe 
(631 m s.l.m.), sulla cui sommità si sviluppa il nucleo storico cingolano, e 
da una un habitat naturale segnato da diverse specificità ambientali, favo-
rite dalla composizione geomorfologica della dorsale28. In questo solco, 
si sostanzia la visione di una cartografia capace non solo di impreziosire 
il fluire della lettura storica, ma di sostenere la progettazione futura del 
territorio29. È altresì opportuno rimarcare come gli studi nel campo della 
geografia storica debbano essere considerati organici alla pianificazione 
territoriale, poiché custodi della “memoria storica”30. Infatti, la creazione 
di un database alla base della cartografia in GIS a supporto dell’Atlante 
storico, come evidenziato da Gregory, dalla prospettiva dello storico e 
del geografo apre alla possibilità di indagare il passato e di integrare con i 
prodotti della progressione della ricerca il lavoro, rendendolo dinamico31. 
Si esemplifica così, in questa direzione, quando già asserito da Pongetti 
nella disamina della relazione epistemologica che intercorre tra storia e 
geografia, che, partendo da studi teorici sino ad arrivare ad applicazioni 
pratiche, ha saldato un rapporto di reciprocità scientifica interdisciplina-

 
28 F. Taffetani, S. Zitti, A. Giannangeli, Vegetazione e paesaggio vegetale della dorsale di Cingoli 

(Appennino Centrale, Dorsale Marchigiana), «Fitosociologia», 41 (2004) 2, pp. 83-161. 
29 C. Berti, A. Gallia, N. Gabellieri, M. Grava, Historical GIS per l’analisi geostorica e la proget-

tazione del territorio, in Geografia e tecnologia: transizioni, trasformazioni, rappresentazioni, a cura di M. 
Lazzeroni, M. Morazzoni, P. Zamperlin, «Memorie geografiche», 22 (2023), pp. 69-71. 

30 A. Rossi, Cartografia storica e GIS: proposte per la pianificazione del territorio, «Bollettino 
dell’Associazione Italiana di Cartografia», 111-113 (2001), pp. 477-492. 

31 I.N. Gregory, A Place in History: A Guide to Using GIS in Historical Research , Belfast 
2005 (2a ed.). 



I GIS COME STRUMENTO DI RICERCA   145 

 

re, in modo particolare intorno ai concetti geografici di ambiente, di pae-
saggio e di regione32. Tuttavia, il passaggio da una rappresentazione car-
tografica storica a una informatizzata è tutt’altro che un lavoro agevole, 
se approcciato con consapevolezza, poiché non è un sentiero scevro da 
criticità di varia entità; tra queste dobbiamo considerare, dal lato artistico-
culturale, il rischio di perdere il valore della carta quale oggetto d’arte fi-
sico e, dal lato dell’attendibilità e dell’affidabilità, non voglia sembrare 
quasi banale sottolineare come la carta storica, oltre a essere il prodotto 
di strumenti diversi da quelli che abbiamo oggi nelle nostre disponibilità, 
risenta inevitabilmente di un dato soggettivo su quello oggettivo frutto di 
convincimenti, di credenze e di trasmissioni orali radicate all’interno di 
un determinato contesto storico33. 

Bibliografia sintetica  

Atlante storico delle città italiane. Cingoli, a cura di F. Bartolacci, Macerata 
2024. 

M. Azzari, Prospettive e problematiche d’impiego della cartografia del passato in 
formato digitale, «Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 138 
(2010), pp. 217-224. 

C. Berti, A. Gallia, N. Gabellieri, M. Grava, Historical GIS per l’analisi 
geostorica e la progettazione del territorio, in Geografia e tecnologia: transizioni, tra-
sformazioni, rappresentazioni, a cura di M. Lazzeroni, M. Morazzoni e P. 
Zamperlin, «Memorie geografiche», 22 (2023), pp. 69-71. 

F. Bocchi, R. Smurra, La Commission Internationale pour l’Histoire des 
Villes et la mise en œuvre des Atlas historiques des villes (1955-2020), in Mettre la 
ville en atlas, Bordeaux 2021, pp. 123-134. 

C. Brenan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital out-
puts: History writing and the digital revolution, «History Compass», 16 (2018), 
pp. 1-13. 

M. Cadinu, Introduzione, in I catasti e la storia dei luoghi, a cura di Id., 
«Storia dell’urbanistica», 4 (2012), pp. 17-18. 

 
32 C. Pongetti, Categorie geografiche e storia locale, in Storia e piccole patrie. Riflessioni sulla storia 

locale, a cura di P.R. Uguccioni, Ancona 2017, pp. 108-134. 
33 Rossi, Cartografia storica e GIS cit., pp. 477-492. 



146   DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI 

 

S. Campana, Catasto Leopoldino e GIS Technology: metodologie, limiti e poten-
zialità, «Quaderni di geografia storica e quantitativa», 1 (2003), pp. 71-78. 

M. Castaldi, Cartografia storica e strumenti digitali per l’analisi del paesaggio 
urbano prima di Roma Capitale, «Bollettino della Società Geografica Italia-
na», 14 (2024) 7/2, pp. 21-40. 

E. Dai Prà et al., Historical GIS, geostoria e mobilità: metodi e applicazioni di 
Public e Applied Geography. Introduzione, in Geografie in movimento, Atti del 
XXXIII Congresso Geografico Italiano (Padova, 8-13 settembre 2021), 
V: Strumenti, tecnologie, dati. Gis, luoghi, sensori, attori, a cura di M. De Mar-
chi, S. Piovan e S.E. Pappalardo, Padova 2023, pp. 127-131.  

I.N. Gregory, A Place in History: A Guide to Using GIS in Historical Re-
search, Belfast 2005 (2a ed.). 

I.N. Gregory, P. Ell, Historical GIS: Technologies, Methodologies, and Schol-
arship, Cambridge 2007. 

A.K. Knowles, Past Time, Past Place: GIS for Historians, Redlands (CA) 
2002. 

M. Kuźma, The use of GIS tools in the automation of examining the cartometry 
of old maps, «Polish cartographic review», 52 (2020) 4, pp. 152-161. 

K. Lelo, C.M. Travaglini, Il GIS dell’Atlante storico di Roma: metodologie 
per l’informatizzazione, l’integrazione e l’analisi congiunta delle fonti catastali otto-
centesche, in Fonti, metafonti e GIS per l’indagine della struttura storica del territo-
rio, a cura di M. Panzeri e A. Farruggia, Torino 2009, pp. 51-60. 

R. Morri, M. De Filpo, Digital Humanities e patrimoni geografici: dalla gene-
razione delle informazioni all’organizzazione della conoscenza, «Bollettino della 
Società Geografica Italiana», 14 (2024) 7/2, pp. 137-146. 

C. Pongetti, Categorie geografiche e storia locale, in Storia e piccole patrie. Ri-
flessioni sulla storia locale, a cura di P.R. Uguccioni, Ancona 2017, pp. 108-
134. 

A. Rossi, Cartografia storica e GIS: proposte per la pianificazione del territorio, 
«Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 111-113 (2001), pp. 
477-492. 

The Spatial Turn. Interdisciplinary Perspectives, a cura di B. Warf e S. Arias, 
London-New York 2009. 



 

 

 

 

Note 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





A. Giostra, La Via Lattea nel pensiero dei filosofi medievali / The Milky Way in the thinking of medie-
val philosophers 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4215 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.149-167 

La Via Lattea nel pensiero dei filosofi 
medievali 

 

Alessandro Giostra 

Introduzione 

«La Via Lattea non è altro che la traccia nel cielo della nostra Galassia, 
un complesso che comprende anche il Sistema Solare, insieme a centinaia 
di miliardi di stelle»1. La scienza ha impiegato molto tempo per giungere 
a una definizione come questa, nonostante la sua relativa semplicità. Solo 
con l’avvento dell’astronomia tecnologica si è riusciti a capire la natura di 
questo fenomeno; più precisamente, le osservazioni telescopiche effet-
tuate da Galileo Galilei sono state la svolta verso la sua corretta interpre-
tazione: «Ciò che fu da noi osservato è davvero l’essenza o la materia del-
la Via Lattea, che con l’uso dell’occhiale è possibile avvicinare a tal punto 
alla vista che anche tutte le dispute, che per tanti secoli hanno tormenta-
to i filosofi, sono risolte dall’evidenza visiva […] infatti la Galassia non è 
altro che un cumulo d’innumerevoli stelle disseminate a gruppi»2. 

In questo lavoro sono state prese in considerazione alcune delle teorie 
più significative, avanzate durante il periodo medievale. L’impossibilità di 
poter determinare con esattezza le caratteristiche della Via Lattea con gli 
strumenti dell’epoca ha fatto in modo che questo argomento non sia sta-
to molto trattato nel Medioevo. In ogni caso, si vedrà come alcune delle 
idee proposte dai filosofi della natura di quel periodo abbiano anticipato 
le conclusioni del pensiero scientifico moderno.  

 
 

 
1 I. Neviani, C. Pignocchino Feyles, Geografia Generale, Torino 1998, p. 39. 
2 G. Galilei, Sidereus Nuncius, Venezia 2009, pp. 135-136. 



150   ALESSANDRO GIOSTRA 

Il mondo greco  

Nei Meteorologica Aristotele descrive la natura della Via Lattea, delle 
comete e delle stelle cadenti, indicando una causa comune di tipo atmo-
sferico. Nella sua visione la zona sublunare è separata dalle sfere celesti 
composte di etere, ma è il movimento di queste ultime la ragione dei 
cambiamenti della materia elementare. All’inizio del primo libro lo Stagi-
rita precisa che le interazioni tra i quattro elementi dipendono dai moti 
delle sfere superiori. In particolare, il moto del sole provoca calore e cau-
sa due tipi di esalazione: una più umida e pesante che rimane più vicina 
alla superficie terrestre e l’altra più secca che sale verso la parte più alta 
della zona sublunare. Aristotele definisce questo secondo genere di esala-
zione più calda e secca “fuoco”, essendo quella più infiammabile3.  Lo 
spazio tra la superficie della terra e la sfera della Luna si divide così in 
una parte più bassa, nella quale si formano i venti, le nuvole e le varie ti-
pologie di precipitazione, e in una più alta dove si verificano le stelle ca-
denti, le nuove stelle, le comete e la Via Lattea.  

Le esalazioni calde e secche hanno un diverso grado di infiammabilità 
e quelle più infiammabili salgono fino alle parti più alte del loro luogo na-
turale, e sono trascinate dalla traslazione superiore. L’attrito provocato da 
questo movimento può causare scintille capaci di infiammare l’esalazione 
stessa. A seconda dell’intensità della scintilla e del grado di infiammabilità 
dell’esalazione, si possono generare eventi rapidi, come le stelle cadenti, o 
più lunghi nel tempo, come le comete. Aristotele distingue due tipi di 
comete: quelle che si producono quando l’esalazione si forma sponta-
neamente nella zona sublunare e quelle che si formano «quando 
l’esalazione è condensata dal movimento di un astro, sia una stella fissa o 
un pianeta»4. 

La spiegazione offerta dal filosofo in merito alla Via Lattea è collegata 
al secondo tipo di comete5. Se un singolo corpo celeste può attrarre una 
certa quantità di esalazioni, a maggior ragione può farlo l’intera volta del 
cielo, tanto che l’area in cui si trova la Via Lattea corrisponderebbe a 
quella occupata dalle stelle più luminose e più grandi. Esse sarebbero in 

 
3 Aristotele, Meteorologica, I, a cura di L. Pepe, Napoli 1982, p. 47 (341b, 15-25). 
4 Ibid., p. 54 (I, 344a, 34-36). 
5 Ibid., p. 58 (I, 345b, 31-346b, 7). 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   151 

grado di attrarre un’enorme massa di esalazioni, al punto da provocare la 
presenza di un fenomeno stabile come quello della Galassia. A sostegno 
della sua tesi lo Stagirita aggiunge che la luce della Via Lattea è maggiore 
nella zona corrispondente alla sua biforcazione, dove le stelle sarebbero 
più numerose e più luminose delle altre. 

È noto che il lavoro di traduzione e trasmissione dei testi aristotelici 
sia stato lungo e di difficile ricostruzione per gli storici del pensiero6. Per 
quanto riguarda i Meteorologica, una significativa testimonianza relativa 
all’individuazione del testo originale di Aristotele viene offerta da Dante 
Alighieri. Nel Convivio, i cui contenuti saranno discussi più avanti, il poeta 
fiorentino, dopo aver trattato qualche opinione sostenuta dai pensatori 
presocratici, fa notare che nella sua epoca circolano due versioni della 
stessa opera. Una, che oggi appare più aderente al testo originale, riporta 
l’opinione dello stagirita appena descritta; nell’altra versione, Aristotele 
avrebbe illustrato l’appartenenza della Via Lattea alle stelle del firmamen-
to, analogamente a quanto avrebbero fatto altri autori. 

 
Quello che Aristotile si dicesse non si può bene sapere, di ciò però che la sua sen-

tenza non si truova cotale ne l’una translazione come nell’altra. E credo che fosse lo 
errore delli translatori: chè nella Nova pare dicere che ciò sia uno ragunamento di va-

pori sotto le stelle di quella parte, che sempre traggono quelli; e questa non pare essere 

ragione vera. Nella Vecchia dice che la Galassia non è altro che moltitudine di stelle 
fisse in quella parte, tanto picciole che distinguere di qua giù non le potemo, ma di lo-

ro apparisce quello albore lo quale noi chiamiamo Galassia; e puote essere, chè lo cielo 

in quella parte è più spesso, e però ritiene e ripresenta quello lume. E questa oppinione 
pare avere, con Aristotile, Avicenna e Tolomeo7. 

 
Nonostante questa differenza nelle due versioni, la teoria aristotelica è 

risultata nei secoli successivi un punto di riferimento essenziale, soprat-
tutto se si pensa che Tolomeo, il più grande astronomo dell’antichità, ha 
dedicato soltanto una piccola parte del suo Almagesto alla Galassia, senza 
avanzare alcuna ipotesi sulla sua natura. Nel secondo capitolo del libro 

 
6 Si veda Aristoteles Latinus, X.2.1-2: Meteorologica, translatio Guillelmi de Moerbeka, edi-

dit G. Vuillemin-Diem, Brussels 2008.   
7 D. Alighieri, Convivio, Milano 2019, p. 240 (II, 14, 7). Si ritiene opportuno riportare 

quanto illustrato da Gianfranco Fioravanti, curatore di questa edizione del Convivio, in merito 
alle due versioni del testo aristotelico: «la Nova translatio è quella condotta direttamente sul 
testo greco da Guglielmo di Moerbecke intorno agli anni ’60 del XIII secolo». Ibid., p. 241. 



152   ALESSANDRO GIOSTRA 

VIII di quest’opera, dopo il lungo catalogo stellare, l’astronomo alessan-
drino illustra la posizione della Via Lattea nella volta celeste8. Sebbene 
questa descrizione non contenga dati numerici, essa si fonda su stelle da 
ritenere dei precisi punti di riferimento. Il risultato è quello di 
un’esposizione che è stata considerata valida fino all’avvento 
dell’astronomia moderna e che ha indotto alcuni lettori medievali del suo 
lavoro a credere che egli abbia attribuito alla Via Lattea le caratteristiche 
delle stelle più alte. 

Ci sono stati nel mondo antico spunti che sono andati verso la dire-
zione giusta. Filone di Alessandria, per esempio, ha creduto che la Via 
Lattea sia simile ai corpi stellari e meriti di essere indagata: «essa possiede 
le stesse qualità essenziali delle altre stelle, e sebbene sia difficile darne 
una dimostrazione scientifica, gli studiosi di questioni naturali non devo-
no evitare questa ricerca»9. 

Come per altri aspetti della filosofia naturale, specialmente per ciò che 
riguarda il moto dei corpi, una forte critica nei confronti di Aristotele si 
trova nell’opera di Giovanni Filopono. Nel suo commento ai Metereologi-
ca10, l’autore alessandrino afferma decisamente l’insostenibilità della teo-
ria aristotelica: «Multa vero incommoda erroresque et absurda quamplu-
ra, quae magnam repugnantiam inter se habent, hanc Philosophi oratio-
nem sententiamque consequuntur»11. Dopo questa dichiarazione esplici-
ta, seguono diverse critiche che anticipano quelle proposte nei secoli suc-
cessivi da altri studiosi. Innanzitutto l’assenza di parallasse e l’invariabilità 
della struttura della Via Lattea nel corso del tempo. Il moto del sole, in-
fatti, apporta evidenti variazioni nell’atmosfera e la Via Lattea non do-
vrebbe esserne esclusa. In altri termini, per quale ragione «eadem et 
quantitate et qualitate exhalatio apparet»?12 Vi è anche un’evidente diffe-
renza tra la sua stabilità e tutti gli altri eventi atmosferici di breve durata. 
«Quaecumque enim ex hac ortum habent, velut flammae, stellae discur-

 
8 Ptolemy, The Almagest, Chicago 1952, pp. 258-261. 
9 Philo, Philo in ten volumes, IX: On Providence, ed. by F.H. Colson, Cambridge 1941, p. 

493 (II, 51). 
10 Per questo lavoro è stata consultata la versione latina di quest’opera di Filopono: Ioan-

nis Grammatici Alexandrini in I. Meteorum Aristotelis Expositionum in Tres Libros Liber I , Venetiis 
1551. Il volume in questione include anche il commento ai Meteorologica di Olimpiodoro.  

11 Ibid., f. 132v. 
12 Ibid. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   153 

rentes, faces, cometae, fulmina, venti, et reliqua quae in meteoris simpli-
citer continguunt, facilem habent mutationem, et aperte occidunt et 
oriuntur; quarum quidem rerum nulla viae lactae contingit»13. Non si 
spiega, inoltre, come mai l’esalazione che causerebbe la formazione della 
Galassia si diriga sempre verso la stessa area della volta celeste. Secondo 
il filosofo bizantino, se la sua lucentezza dipendesse dalla concentrazione 
di stelle soprastanti, essa dovrebbe essere più brillante in corrispondenza 
della cintura di Orione. Un’altra conseguenza che dovrebbe verificarsi se 
la Via Lattea fosse davvero al di sotto della sfera lunare è il fatto che do-
vrebbe occultare il transito dei pianeti e anche ciò rappresenta una con-
traddizione. In definitiva, Filopono pone la teoria aristotelica sullo stesso 
livello di quelle fondate sulla mitologia e non la ritiene minimamente 
credibile: «arbitramur autem similem esse quoque fabululariis qui viam 
coeli lacteam ex lacte Iunonis factam fuisse contendunt»14. Filopono, che 
abbina a questa critica un’invettiva più generale contro la presunta eterni-
tà del mondo dichiarata da Aristotele, è certo della natura celeste della 
Via Lattea, ma riconosce l’impossibilità di saperne le vere cause. Solo a 
Dio spetta la conoscenza esatta della Galassia e di altri aspetti 
dell’astronomia, come la grande varietà dei moti astrali.  

 
Videtur igitur ex tot rationibus passio substantialis esse corporis coelestis ab ipso 

inseparabilis. Et quemadmodum causa certa afferri non potest, quamobrem sydera in-

ter se differant tum magnitudine et colore tum etiam positione situque […] neque sciri 
utique potest de differente motu orbium coelestium, qua de causa vel quo Dei consilio 

quidam ex ipsis in anteriora, quidam vero in posteriora ferantur15. 

I filosofi dell’Islam 

Anche nel contesto islamico la Via Lattea non è stata molto studiata, 
tanto che viene solo nominata nel Liber de Aggregationibus stellarum16 di A-

 
13 Ibid., f. 133v. 
14 Ibid., f. 133r. 
15 Ibid., f. 133v. 
16 Alfragano, Il ‘libro dell'aggregazione delle stelle’ (Dante, Conv., II, VI-134) secondo il codice 

Mediceo-Laurenziano, pl. 29-cod. 9, contemporaneo a Dante, a cura di R. Campani, Città di Castel-
lo 1910, p. 144. 



154   ALESSANDRO GIOSTRA 

Farghani, probabilmente il testo di astronomia più letto dagli esperti del 
tempo. Uno spunto interessante si trova in un lavoro di Al-Biruni; si trat-
ta di poche righe che delineano la natura celeste della Via Lattea. Nella 
parte finale di questo testo, lo studioso persiano riporta l’opinione dello 
Stagirita. 

 
La Via Lattea è un insieme di innumerevoli frammenti che hanno la natura di stelle 

nebulose. Esse formano un grande circolo quasi completo che passa tra i Gemelli e il 
Sagittario. In alcuni punti le stelle sono densamente concentrate, in altri sono più rade. 

Essa è a volte stretta, a volte larga e ogni tanto si divide in tre o quattro diramazioni. 

Aristotele pensava che fosse formata da un grande insieme di stelle schermate da va-
pori fumosi davanti ad esse, e le ha paragonate agli aloni e alle nuvole 17. 

 
Pur avendo adottato una filosofia di impronta aristotelica, Averroè 

contesta l’impostazione dello Stagirita. Il filosofo andaluso non dubita 
che la Via Lattea si trovi in corrispondenza delle stelle più luminose e di 
maggiori dimensioni, ma ciò non implica l’esistenza di una costante 
combustione delle esalazioni. «Sed quod hae stellae accidit ex multitudine 
earum accendere aerem sub ipsis semper, et non cessare ab hoc, videtur 
nobis hoc non sequi ex sermone praedicto»18. A ciò si aggiunga che, se la 
sua origine fosse sublunare, la Via Lattea dovrebbe presentare una varia-
zione della sua posizione se osservata da diverse parti della terra. Averroè 
porta l’esempio dell’invariabilità della collocazione della costellazione 
dell’Aquila rispetto alla Galassia, anche se guardata da luoghi distanti, e 
invita il lettore a verificare l’esattezza di questa sua opinione. «Hoc autem 
numquam accidit. Et investigat de hoc in locis diversis ille, qui vult intel-
ligere hoc. Hoc autem sequitur de necessitate, nam res, quae fiunt sub 
coelo Lunae, accidit eis diversitas visionis, seu aspectus, sicut declaratum 
est in mathematicis»19. Inoltre, se la Via Lattea dipendesse davvero dalle 
esalazioni, non solo la sua struttura muterebbe nelle diverse stagioni, di-
minuendo in inverno e aumentando in estate a causa dell’innalzamento 

 
17 Al-Biruni, The Book of Instructions in the Element of the Art of Astrology, London 1934, p. 

87. In questo caso è stata riportata la traduzione in italiano del testo inglese a cura di R. 
Ramsay Wright.  

18 Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, V: Aristotelis De coelo, de generatione et corrup-
tion, meteorologicorum, de plantis, Venetiis 1562, f. 411r. 

19 Ibid., f. 411r. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   155 

delle temperature, ma varierebbe anche da un anno all’altro. Nulla di tut-
to ciò si nota, dal momento che la sua osservazione non evidenzia alcuna 
differenza. Averroè rileva anche che le sue enormi dimensioni sullo 
sfondo del cielo comportano che la sua combustione dovrebbe trasfor-
mare tutta l’aria in fuoco, con conseguenze facilmente immaginabili, co-
me la diminuzione delle precipitazioni e l’aumento del calore. 

 
Et etiam, ut dictum est, si hoc signum esset exhalatio accensa, sequeretur quod mi-

noraretur in hyeme, et multiplicaretur in aestate, et in uno anno esset maior, et in alio 

minor. Hoc et numquam apparet, sed est semper secundum unam dispositionem. Et 
videtur quod, si esset talis exhalatio perpetua in aere, secundum magnitudinem huius 

loci, corrumperetur totus aere, et transmuteretur ad ignem […] et in terra esset signum 

sensibile in paucitate pluviarum, et universaliter in extensione caloris, et illis quae se-
quuntur ex ipso20.  

 
Per il filosofo di Cordoba, dunque, la Via Lattea, non potendo far par-

te dell’etere, è un’apparenza visiva dovuta alla riflessione della luce stella-
re nella sfera del fuoco; per la descrizione di quest’ultima, Averroè ripro-
pone l’opinione di Aristotele. La mescolanza delle rifrazioni delle luci 
delle stelle provoca l’effetto ottico dell’estensione della Via Lattea. 

 
Et postquam declaratum est de his sermonibus quod via Lactea non est exhalatio 

accensa, videtur quod est conveniens ut sit apparentia tantum. Nam, quia impossibile 

est ponere hoc signum sensatum in corpore coeli […] remanet ergo ut sit hoc accidens 
eveniens coelo stellarum lucidarum propinquarum in superficie corporis accensi, 

mediante quo videntur illae stellae, et illud est ignis […] Nam propter propinquitatem 

earum accidit eis ut reflectantur lumina earum in superficie ignis, aut huius corporis 
fumosi, et hoc est illud, quod est quasi medium intra aerem et ignem. Cum ergo reflec-

tuntur, adminiscentur lumina […] tunc enim accideret eis in figura longa21. 

 
Per quanto concerne le cause, Averroè si dimostra piuttosto cauto, 

ammettendo che la sua interpretazione è da ritenersi plausibile, ma non 
del tutto certa. Egli, infatti, propone alcune ipotesi che, sebbene presen-
tino delle differenze, avrebbero lo stesso grado di accettabilità. La prima 
consiste nel fatto che la rifrazione dipende dalla debolezza della nostra 
vista, dovuta alle piccole dimensioni di alcune stelle e alla loro distanza. 

 
20 Ibid., f. 411v. 
21 Ibid. 



156   ALESSANDRO GIOSTRA 

«Prima autem est, ut causa huius refractionis sit debilitas visus ab appre-
hensione, seu a visione illius propter parvitatem illarum stellarum cum 
earum distantia»22. La prossimità delle stelle minori a quelle maggiori fa sì 
che anche le immagini rifratte delle prime siano ingrandite e da ciò di-
penderebbe l’ampiezza visiva della Via Lattea. Un’altra ipotesi si basa 
sull’idea che la vicinanza tra i corpi celesti provochi l’intensità della luce. 
La piccola dimensione di alcune stelle è il motivo per cui la luminosità 
complessiva della Galassia non è particolarmente forte. «Erit igitur con-
gregatio causa in intensione, seu in fortitudine spectionis luminis […] et 
erit parvitas earum causa in hoc, quod illud lumen non apparet valde lu-
strum, sed est magis propinquum colori quam lumini»23. Le parole con-
clusive di Averroè non lasciano dubbi sulla sua difficile comprensione. 
«Accidit autem huic cognitioni in substantia Galasiae esse cognitionem 
diminutam: propterea quod genus illius est ignotum esse per se»24. 

La Scolastica cristiana 

Le ricerche condotte a partire dagli inizi del XX secolo hanno eviden-
ziato significativi elementi di continuità tra la filosofia naturale del me-
dioevo e la scienza moderna. Come già detto, per la determinazione 
dell’esatta natura della Via Lattea è stato indispensabile quel salto in 
avanti tecnologico costituito dal perfezionamento del cannocchiale da 
parte di Galilei. Tuttavia, nei testi dei filosofi medievali si possono rinve-
nire intuizioni di rilievo. Roberto Grossatesta, nella sua opera sulle come-
te, critica il parere di chi sostiene che esse siano la fusione della luminosi-
tà di alcuni corpi celesti e ritiene questa teoria come una conseguenza 
scorretta del corretto approccio al problema della Via Lattea. «Qui autem 
considerant quod res multae propinque a distantia a se apparent continue 
sciuntque cum hoc quod gallaxio est congregatio stellarum propin-
quarum in iudicio visus concursarum, prope sunt ut ex hac similitudine 

 
22 Ibid., f. 413v. 
23 Ibid. 
24 Ibid., f. 414r. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   157 

formant sibi opinionem quod cometa sit aggregatio plurium stellarum 
propinquarum»25. 

Una valutazione più esaustiva è quella dell’allievo di Grossatesta, Rug-
gero Bacone, che espone la sua concezione nella parte quinta dell’Opus 
Maius. Il filosofo inglese, analizzando i problemi relativi alla visione, so-
stiene la natura celeste della Galassia che, tuttavia, a causa delle proprietà 
fisiche degli elementi è visibile solo nella sfera del fuoco. Anche le sue 
parole ribadiscono il problema dell’identificazione del vero testo aristote-
lico, al momento in cui riporta la concezione dello stagirita che non coin-
cide con quella ritenuta oggi originale. Secondo Bacone, la Via Lattea è 
un ammasso di piccole stelle che producono l’impressione di una luce 
continua grazie alla sovrapposizione della loro luminosità e di quella sola-
re. Nella sua opinione, Aristotele avrebbe sostenuto un’ipotesi del tutto 
simile alla sua. 

 
Sed de galaxia mirum est, quod non potest apparere in sphaera coelesti, nec in 

sphaera aeris, sed in sphaera ignis. Galaxia vero uno modo est circulus in coelo coele-

stis, quae lactea via vocatur, habens multas Stellas minutas congregatas, et haec pars 
coeli facit, secundum Aristotelem primo Meteorologicorum, impressionem luminosam 

continuam per concursum lucis Solaris cum lucibus hujusmodi stellarum parvarum, et 

haec impressio vocatur similiter galaxia. Unde aequivocatur nomen ad causam et ef-
fectum: et apparet continuum lumen et oblongum, licet stellae sint distinctae 26.  

 
Bacone fa anche un esempio curioso per chiarire il suo pensiero: se 

guardassimo da lontano una pentola perforata da molti fori vicini, nella 
quale vi è una fiamma, avremmo l’impressione che le fiamme siano con-
tinue e non fuoriuscite dagli stessi fori. Come effetto ottico, a causa della 
distanza, la luce della Via Lattea si presenta continua e allungata, anche se 
le stelle sono separate tra loro. Un fenomeno di questo tipo, comunque, 
non può essere visto nell’etere celeste o nella sfera dell’aria, anche se la 
luce passa attraverso di esse. A causa della sua debolezza, la luce di que-
ste piccole stelle si annulla nell’oscurità poiché l’etere è molto sottile, e 
non riesce neanche a vincere la densità dell’aria. Tale immagine è visibile 
solo nella parte più alta della sfera del fuoco, perchè la sua consistenza è 
intermedia tra la sottigliezza dell’etere e la densità dell’aria. 

 
25 S.H. Thomson, The Text of Grosseteste's De Cometis, «Isis», 19 (1933) 1, p. 22.  
26 R. Bacon, Opus Maius, II, ed. by J.H. Bridges, Oxford 1897, p. 100. 



158   ALESSANDRO GIOSTRA 

Hanc tamen impressionem non perciperet oculus in orbe coelesti, licet hoc lumen 
transeat per eum, nec in aere licet similiter transeat. Sed in igne fit sensibilis, quia orbis 

coelestis est tam excellentis subtilitatis, quod non potest lux incorporari in eo, ut sit 

visibilis. Aer autem est majoris densitatis quam hic requiratur. Nam quia ista impressio 
debilis est propter debilitatem lucium parvarum stellarum, cito potest opprimi loci 

obscuritate, nec sufficit ad purgandum aeris tenebras densioris. Sed in suprema parte 

ignis potest galaxia visui apparere, quia proportionalis est apparitioni propter medio-
critatem sui inter nimiam subtilitatem coelestis perspicui, et inter majorem densitatem 

in aere quam hujusmodi apparitio requirat27. 

 
Non è questo il caso delle stelle più grandi e dei pianeti, la cui luce è 

talmente forte da distribuirsi negli elementi dell’etere, del fuoco e 
dell’aria, al punto da non provocare differenze nella loro osservazione, nè 
suscitare opinioni diverse da parte dei filosofi naturali. Bacone conclude 
ripetendo che è la consistenza materiale degli elementi la ragione per la 
quale l’immagine della Via lattea è visibile solo nella sfera del fuoco. 

 
Sed lumen stellarum aliarum fixarum rhajorum, et similiter planetarum, habet tan-

tum fortitudinis, quod non recipit occultationem in aere, sicut nec in sphaera ignis et 

coelesti, et ideo uniformiter illustrat totum medium, scilicet orbes coelorum et ignis et 
aeris; et ideo visus non percipit in aliquo diversitatem incorporationis lucis istarum. Et 

ideo non fit aliqua impressio distincta apparitionis per luces cadentes ab aliis stellis 

quam a stellis galaxiae, propter quod philosophi non faciunt mentionem de aliqua alia 
impressione, quae sit pura lux, quam de illa quae galaxia vocatur. Et sic patet, quod ga-

laxia non potest apparere in sphaera aeris nec coeli, propter egressum medii a tempe-
ramento raritatis. Non in aere, propter defectum raritatis sufficientis, in coelo vero 

propter superfluitatem28. 

 
Il XIII secolo ha prodotto alcuni ‘enciclopedisti’, e Alberto Magno è 

stato tra i maggiori di essi per la vastità della sua opera. Il Doctor Universa-
lis si è ispirato al lavoro di altri due noti enciclopedisti del suo tempo, 
Tommaso di Cantimprè e Vincenzo di Beauvais, ma considerare la sua 
ampia opera come un insieme compilativo di nozioni acquisite da altri 
autori sarebbe un errore. Per limitare il discorso alla sola scienza astro-
nomica, Alberto ha introdotto molte novità, frutto della sua instancabile 

 
27 Ibid., p. 100. 
28 Ibid., pp. 100-101. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   159 

ricerca29. All’inizio del trattato secondo del primo libro del suo commen-
to ai Meteorologica, dopo aver criticato qualche opinione, il filosofo di Co-
lonia espone il suo punto di vista in modo diretto: la Via Lattea è un in-
sieme di stelle piuttosto vicine nelle quali si diffonde la luce del Sole e 
questa è la ragione del suo colore e della sua somiglianza a un’esalazione. 
«Dicamus nunc quid est galaxia secundum veritatem. Nihil aliud autem 
est galaxia, nisi multae stellae parvae quasi contiguae in illo loco orbis, in 
quibus diffunditur lumen Solis: et ideo videtur circulus albescens quasi 
fumus»30. L’elemento del fuoco per sua natura non può emettere luce e la 
sua rarefazione non impedisce la nostra vista dei corpi luminosi superio-
ri. «Ignis autem qui est iuxta orbem et de natura lucidi, non lucet […] et 
ideo cum sit rarus perspicuus, non impedit visus nostros a consecutione 
luminis illius»31. Tra le stelle dell’ottava sfera ve ne sono alcune più gran-
di facilmente riconoscibili e la loro luminosità si aggiunge a quella diffusa 
dalle altre stelle minori. La loro immobilità è la ragione per cui anche 
l’immagine della luce diffusa in esse non subisce alcuna variazione. «Et 
haec est causa quod galaxia videtur in loco uno orbis octavi non recedens 
ab eo, praecipue quia in eisdem imaginibus semper videtur […] unde li-
cet mutet spatium sicut et ceterae stellae fixae, non tamen mutat imagi-
nes»32. Vi sono stelle più grandi che diffondono la loro luce, di origine 
solare, tra quelle più piccole; a ciò si somma l’azione della stessa luce so-
lare sulle stelle molto vicine tra loro. «Sunt stellae multae parvae, quae 
sunt in illo loco orbis, et habent insertas magnas quasdam distinctas, et 
illae diffundunt lumen suum super spatium in illa parte orbis: et alia pars 
causae efficientis est, cum radius solis incidit stellis illis quasi contiguis»33. 
Oltre alla causa efficiente vi è quella materiale costituita dalla diversità di 
spessore dell’etere celeste da cui dipende la capacità di trattenere o dif-
fondere la luce. Proprio da questa differenza deriverebbe l’irregolarità 
della luce diffusa dalla Via Lattea e facilmente osservabile.  

 
29 I.M. Resnick, K.F. Kitchell, Albertus Magnus and the World of Nature, London 2022, pp. 

119-129. 
30 B. Alberti Magni Ratisbonensis Episcopi, Ordinis Praedicatorum, Opera Omnia, IV, cura ac labore 

A. Borgnet, Parisiis 1890, p. 495. 
31 Ibid., p. 496. 
32 Ibid. 
33 Ibid. 



160   ALESSANDRO GIOSTRA 

Causa autem materialis quae est subjectum, est pars illa orbis quae spissior est alia 
parte orbis, et ideo retinens et repraesentans lumen solis et stellarum, et terminans vi-

sum per eundem modum quo stellae retinent lumen et repraesentant et visum termi-

nant34.  

 
Per Alberto Magno, comunque, la Galassia ha lo stesso movimento di 

precessione delle altre stelle fisse e ciò è una dimostrazione inoppugnabi-
le della sua natura stellare.  

 
Et huius signum est quod compertum est probatione astronomica, quod circulus 

galaxiae movetur motu stellarum fixarum: hoc autem in centum annis gradu uno. 
Cuius autem motus est motus stellarum fixarum, oportet quod sit de natura stella-

rum35. 

 
La natura celeste della Via Lattea rigetta l’opinione di coloro che so-

stengono che essa sia il risultato della combinazione della luce delle stelle 
e di quella dell’elemento del fuoco che si proietterebbe verso l’alto. Non 
solo la sfera del fuoco è un «orbis inflammatus et ignitus non essentiali-
ter, sed ab effectu qui inflammat et ignit»36, ma la sua luminosità, se an-
che ci fosse, sarebbe del tutto inferiore a quella delle stelle e verrebbe 
annullata da quest’ultima. «Hoc autem esse non potest, quia etiamsi dice-
retur ignis in sua sphaera habere lucem, constat quod illa multo minor est 
quam lux stellarum: minima autem lux obvians magnae luci, offuscatur et 
absumitur, sicut apparet in candela obviante lumini solis»37. 

Se il fuoco avesse luce propria, impedirebbe la visione delle stelle nelle 
ore notturne, la sua luce illuminerebbe la terra e nel caso dell’eclissi non 
consentirebbe all’ombra della terra di raggiungere il corpo lunare. 

 
Si enim haberet lumen, prohiberet videri stellas in nocte, et faceret lumen super 

terram sicut ignes accensi […] et signum huius ad sensum in astronomia acceptum est: 

si enim luceret, tunc dispargeret umbram terrae, et impediret quod non veniret ad or-
bem lunae: cum ergo nulla sit causa eclipsis lunae, nisi quod luna transit per umbram 

terrae profundius vel altius, contingeret quod luna numquam posset eclipsari, quod 
falsum est. Ergo ignis in sua sphaera non lucet38. 

 
34 Ibid. 
35 Ibid., pp. 496-497. 
36 Ibid., p. 496. 
37 Ibid., p. 497. 
38 Ibid., pp. 497-498. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   161 

In ultimo, Alberto contesta chi respinge la tesi dell’origine stellare del-
la Via Lattea, a causa dell’inalterabilità dell’ottava sfera che impedirebbe 
la presenza di un effetto luminoso soggetto a qualche variazione nella sua 
intensità. La risposta albertina a questa opposizione parte dalla constata-
zione della variazione della luminosità lunare, per dire che tale cambia-
mento non coinvolge solo le sfere celesti planetarie, ma anche le stelle 
più lontane. «Sed qui talia dicunt, non satis attendunt quod luna quae de 
natura corporis coelestis est, continue alteratur lumine et tenebris. Adhuc 
autem si Aristoteles verum dicit, omnis stella lumen recipit a sole: quod 
autem recipit lumen, alteratur lumine acepto: ergo omnes stellae suscep-
tibiles sunt alterationis talis»39. La luce solare rende le stelle visibili, ma la 
loro immagine subisce modificazioni a causa della presenza e del movi-
mento delle sfere planetarie inferiori; in altri termini, la capacità di un 
corpo di assorbire o riflettere la luce non implica la sua alterabilità. 

 
Ergo necesse est quod forma stellarum superiorum imprimatur et recipiatur in or-

bibus inferioribus: et quia volvuntur orbes inferiores, necesse est ut etiam haec forma 

corrumpatur in ipsis […] ergo forma stellae superioris est in orbibus inferioribus sicut 
in fieri et corrumpi, ergo generatur in eis aliquid, et corrumpitur in eis aliquid: ergo al-

terantur […] et ideo non sequitur, si corpus aliquod susceptivum est luminis, quod 

propter hoc sit passibile vel alterabile40. 

 
Le sfere ricevono la luce nella loro parte interna non illuminata, ma 

anche nelle stelle, come nel caso della Via Lattea. Questa interpretazione 
è confermata e meglio specificata nel commento al De Coelo, in cui Alber-
to ribadisce che lo spessore dei corpi celesti è la caratteristica principale 
che permette ad essi di recepire la luce del Sole. Ciò può avvenire nella 
parte più interna delle stelle oppure sulla loro superficie: nel primo caso 
si hanno le stelle più luminose, nel secondo la luce diffusa è di tipo più 
chiaro e la Via Lattea ne è il fenomeno più luminoso. «Et causa lucis in 
stellis est spissitudo earum: et lumen quidem in aliquibus recepitur secu-
ndum profondum ipsarum, et in quibusdam diffunditur in superficie, et 
in quibusdam recepitur in profundum, et efficiuntur luminaria sicut stel-
lae lucentes et candelae. In quibus autem diffunditur in superficie, effi-
ciuntur candidae et quasi lacteae, sicut est via quae lactea vocatur, quae 

 
39 Ibid., p. 498. 
40 Ibid. 



162   ALESSANDRO GIOSTRA 

galaxia dicitur»41. Sempre nel commento al De Coelo, Alberto dichiara la 
diversità di specie tra le stelle, o i pianeti, e le altre parti delle rispettive 
sfere; allo stesso modo, anche tra le diverse stelle, o pianeti, esisterebbe 
una diversità nello spessore della materia che li costituisce. «Cum igitur 
constet tam ratione quam ex auctoritate omnium Peripateticorum, quod 
differant partes cujuslibet circuli non stellati, sive sint fixae, sive planetae, 
videbitur quod partes orbium non stellatae different speciae a stellis. 
Idem autem videtur et de ipsis inter se stellis»42. 

Nell’ambito della filosofia naturale del medioevo, un personaggio co-
me Buridano non ha bisogno di presentazioni. Basti pensare che la sua 
teoria dell’impetus è stata «il punto di partenza di discussioni simili a opera 
dei suoi principali successori a Parigi nella seconda metà del secolo, tra 
cui soprattutto Nicola Oresme, Alberto di Sassonia e Marsilio di In-
ghen»43.  Nella questione XIX del suo commento al De Coelo, nella quale 
discute il problema delle macchie lunari, Buridano riporta l’opinione di 
Averroè, secondo la quale le stesse macchie dipendono dalla diversa den-
sità della Luna. Il filosofo francese aderisce sostanzialmente a quanto 
detto dal Commentatore, e riporta l’esempio della Via Lattea, alla quale 
attribuisce le caratteristiche degli altri corpi celesti. «Lo stesso dicasi della 
Galassia: in essa infatti le parti della sfera stellata sono in qualche modo 
più dense che altrove, per cui possono in qualche misura trattenere a ar-
restare la luce del sole, benché non in modo perfetto; perciò quella parte 
appare più chiara delle altre parti»44.  

Che la Via Lattea sia parte integrante dell’ottava sfera è una tesi con-
fermata dall’allievo di Buridano, Nicole Oresme. Nella quaestio XI del li-
bro II delle sue Questiones de Celo, difendendo l’idea secondo cui i pianeti 
superiori e l’ottava sfera emettano luce propria e non riflettano quella so-
lare, il vescovo di Lisieux dichiara: «quia secundum Aristotelem in primo 

 
41 Ibid., p. 125. 
42 Ibid., p. 175. 
43 M. Clagett, La scienza della meccanica nel medioevo, Milano 1972, p. 549. Per quanto con-

cerne l’opinione di Pierre Duhem che considera la teoria dell’impetus di Buridano come la 
prima formulazione del principio di inerzia, si rimanda a: A. Giostra, Duhem e le origini cri-
stiane della scienza, «Nuova Umanità», 228 (2017), pp. 79-90. Ora tra i precursori di questa 
teoria si considera lo stesso Francesco d’Appignano: C. Schabel, Francis of Marchia's Virtus 
derelicta and the Context of Its Development, «Vivarium», 44 (2006), pp. 41-80. 

44 G. Buridano, Il Cielo e il mondo, a cura di A. Ghisalberti, Milano 1983, pp. 379-380. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   163 

Meteororum in antiqua translatione via lactea est de natura octave spere, 
ergo lucet ex se sicut ipse dicit scilicet propter multitudinem et magnitu-
dinem stellarum existentium in tali parte»45. 

Le parole dei poeti  

Anche nell’opera dantesca vi sono alcuni riferimenti alla Via Lattea. 
Nel Convivio, dopo aver collegato i primi sette cieli alle sette arti liberali, 
Dante delinea un parallelismo tra l’ottava sfera, la Fisica e la Metafisica. 
Alighieri spiega che il cielo stellato effettua il suo moto da oriente a occi-
dente e quello, più lento e quasi impercettibile della precessione degli 
equinozi; la Via Lattea è indicata come parte delle stelle fisse. 

 
Dico che lo Cielo stellato si puote comparare a la Fisica per tre proprietadi, e alla 

Metafisica per altre tre: ch’ello ci mostra di sé due visibili cose, sì come le molte stelle e 
sì come la Galassia, cioè quello bianco cerchio che lo vulgo chiama la Via di Sa’ Iaco-

po […] e mostraci uno suo movimento da oriente ad occidente, e un altro, che fa da 

occidente ad oriente, quasi ci tiene ascoso46. 

 
Nella tradizione popolare spesso la Via Lattea è stata identificata con 

il Cammino di Santiago, come testimoniato da Uguccione da Pisa47. Poco 
dopo nella stessa opera, il poeta afferma la similitudine tra l’ottavo cielo e 
la Metafisica, proprio perché in esso è inclusa la Via Lattea. Come avvie-
ne per la Metafisica, anche la Via Lattea suscita pareri divergenti: «E per 
la Galassia ha questo cielo similitudine grande colla Metafisica. Per che è 
da sapere che di quella Galassia li filosofi hanno avute diverse oppinio-
ni»48. Dopo aver trattato i punti di vista di Anassagora e Democrito, pre-
senti anche nel testo di Aristotele49, Dante sottolinea come la posizione 
della Via Lattea tra le stelle più lontane induca a un paragone con le diffi-
coltà di comprensione della Metafisica. 

 

 
45 N. Oresme, Questiones super de celo, ed. by C. Kren, Madison 1965, p. 641. 
46 Alighieri, Convivio cit., p. 236 (II, 14, 1).  
47 Ibid., p. 237. 
48 Ibid., p. 238 (II, 14, 5). 
49 Aristotele, Meteorologica, cit., pp. 56-58 (I, 345a 15-345b 31). 



164   ALESSANDRO GIOSTRA 

Onde, con ciò sia cosa che la Galassia sia uno effetto di quelle stelle le quali non 
potemo vedere, se non per lo effetto loro intendiamo quelle cose, e la Metafisica tratti 

de le prime sustanze, le quali noi non potemo simigliantemente intendere se non per li 

loro effetti, manifesto è che lo Cielo stellato ha grande similitudine colla Metafisica50. 
 

Nel Paradiso la comparsa delle anime nel cielo di Marte, dotate di luce 
di diversa intensità, viene comparata alla luminosità della Galassia, la cui 
struttura provoca dubbi nei sapienti. 

 
Come distinta da minori e maggi 

lumi biancheggia tra ' poli del mondo 

Galassia sí, che fa dubbiar ben saggi, 
 sí costellati facean nel profondo 

Marte quei raggi il venerabil segno 

che fan giunture di quadranti in tondo51. 

 
Il Convivio lascia supporre che Dante abbia aderito all’idea della natura 

stellare della Galassia grazie all’influenza di Alberto Magno che rappre-
senta per il fiorentino una preziosa fonte di informazione. Ciò si evince 
anche da un particolare del testo del testo già analizzato che costituisce 
una traduzione quasi integrale delle parole del filosofo di Colonia. 

 
e puote essere, chè lo cielo in quella parte 
è più spesso e però ritiene e ripresenta 

quello lume. E questa oppinione pare 

avere, con Aristotile, Avicenna e Tolo-
meo52. 

est pars illa orbis quae spissior est alia 
parte orbis, et ideo retinens et reprae-

sentans lumen solis et stellarum […] et 

haec est sententia Ptolomei et Avicennae 
et aliorum Philosophorum et etiam Aris-

totelis53.  
 
Anche negli enigmatici scritti di Cecco d’Ascoli si parla della Via Lat-

tea. Nel De Principiis Astrologiae, cioè il suo commento all’Introduzione 
all’Astrologia54 di Al-Qabisi, Cecco espone le proprietà di una pietra, 

 
50 Alighieri, Convivio cit., p. 242 (II, 14, 8). 
51 Par., XIV, 97-102. 
52 Cfr. nota 7. 
53 B. Alberti Magni Ratisbonensis Episcopi, Ordinis praedicatorum, Opera Omnia cit., pp. 496-497. 
54 Al-Qabisi, The introduction to astrology, ed. by C. Burnett, K. Yamamoto, and M. Yano, 

London-Turin 2004.  



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   165 

l’enidro55, in abbinamento all’azione della costellazione del Capricorno. 
Come è solito fare, anche in questa sezione del commento Cecco cita au-
tori sconosciuti che sostengono le varie tesi. Per l’ascolano le stelle del 
Capricorno avrebbero la facoltà di attrarre l’acqua, come fa l’enidro; in 
questo modo si verrebbero a formare dei vapori che per la loro sotti-
gliezza richiamano alla mente la formazione della Via Lattea. Nelle parole 
finali, Cecco accenna all’opinione di alcuni “mecanici” secondo i quali la 
Via Lattea indicherebbe la direzione verso Roma. 

 
In capricornio sunt stellae quae habent naturaliter attrahere vapores ad se ut entrax 

aquam, ut dicit Yparcus […] ut dicit Evax rex arabum et Zot grecus et Germa babilo-
nensis, entrax est quidam lapis qui semper emictit aquam sive sit in igne sive in terra 

sive in aere, nec cessat effundere ad modum roris, et quia non minuitur in pondere, 

idcirco arguitur quod in se habet virtutem attrahendi ad se ex aliis elementis aquam 
[…] sicut entrax habet virtutem apponendi in superfitie sua aquam, sic luminaria scili-

cet stelle que sunt in capricornio atrahunt vapores qui sunt inseparabiles a signo capri-

cornij, idcirco vocatur via lactea. Mecanici dicunt quod est via quae vadit versus Ro-
mam56. 

 
Ne L’Acerba, spiegando la formazione delle nubi ferme, Cecco ripro-

pone lo stesso concetto, puntualizzando che il Capricorno attrae i vapori; 
in questo modo si ha l’impressione visiva che la Via Lattea si trovi tra le 
stelle più alte. 

 
Si como l’entra l’acqua sempre tira, 

per la vertù che dentro lei nutricha, 
cussì fa Capricornio che pur spira 

Vapor[i] sotili sua potencia abrancha 

sempre tirando su ne l’aire chiara, 
e par ch’im ciel[o] si mostri la via biancha57. 

 

 
55 L’enidro è la pietra che Cecco chiama ‘entra’. Si veda in proposito, M. Berisso, Il la-

pidario dell’Acerba, in Cecco d’Ascoli: cultura, scienza e politica nell’Italia del Trecento, a cura di A. 
Rigon, Roma 2007, p. 60. 

56 G. Boffito, Il commento inedito di Cecco d’Ascoli all’Alcabizzo, Firenze 1904, p. 19. 
57 Cecco d’Ascoli, L’Acerba [Acerba aetas], a cura di M. Albertazzi, Trento 2002, p. 53 (I, 

9, 34-39). 



166   ALESSANDRO GIOSTRA 

Nello stesso poema l’ascolano torna a occuparsi della Via Lattea nel 
quarto libro, consistente in risposte a domande da parte di un interlocu-
tore fittizio in merito a vari aspetti della filosofia naturale.  

 
E tu a me: - Or questa gallasìa, 

secondo la sententia del Maestro, 

voglio saper da te che cosa sia. 
Dico secondo l’alt[r]a oppinione: 

ma non prendessi l’altra nel sinestro, 
e ve’ se forma la mia intencione. 

Som parve e molte stelle e troppo spisse 

che luminando fanno la chiareza: 
som de l’octava spera stelle fisse; 

som strette sì che l’una l’altra tocha, 

così se mostra la biancha belleza: 
questa è la via de la giente scioccha58. 

 
Nella seconda parte di quest’ultimo brano, dunque, Cecco dà una 

spiegazione affine a quella di Alberto Magno e alla seconda opinione che 
Dante attribuisce ad Aristotele, per poi denigrarla nell’ultimo verso. Un 
importante spunto per comprendere la sua posizione è presente nel 
commento latino de L’Acerba, sebbene non si abbia la certezza della sua 
paternità. Il commento termina alla fine del primo capitolo del libro se-
condo, pertanto resta disponibile solo la parte che si riferisce ai versi I, 
IX, 34-39. In essa si capisce chi sono quei ‘mecanici’ di cui parla nel De 
Principiis Astrologiae, cioè uomini senza alcuna cultura che hanno escogita-
to un significato del tutto inattendibile: «[…] ut non credas amplius fabu-
llis rusticorum qui dicunt quod est via qua itur Romam et ad Sanctum Ia-
cobum de Gallicia»59. Queste parole sono seguite dalla descrizione delle 
proprietà dell’enidro, capace di attrarre vapori sottili simili alla Via Lattea, 
grazie all’azione delle stelle del Capricorno. «Ita stelle que sunt in Capri-
cornio habent virtutem atrahendi istos vapores subtiles et isti vapores la-
tei semper nascuntur Capricornui»60. In definitiva, Cecco critica la teoria 
che sostiene la natura stellare della Via Lattea, attribuendola ad Aristote-
le, specificando che la sua posizione non è troppo distante 

 
58 Ibid., p. 307 (IV, 4, 49-60). 
59 Ibid., p. 435. 
60 Ibid. 



LA VIA LATTEA NEL PENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI   167 

dall’osservatore. I vapori di origine terrestre sono la vera causa della Via 
Lattea e di altri fenomeni visivi di breve durata. «Unde videtur quod in 
celo sit Via Latea, tamen est prope nos, sicuti et alie impressiones. Ari-
stoteles vero aliter ponit causam istius Vie, tamen ista est melior, nec sic 
vulgaris et manifesta sicut et illa»61. 

Conclusioni 

Dallo studio dei testi presi in considerazione emergono due tendenze 
principali. Una è relativa alla necessità di rivedere l’interpretazione di Ari-
stotele che inquadra la Via Lattea come conseguenza di esalazioni prove-
nienti dalla zona elementare. La seconda, collegata alla precedente, consi-
ste in una crescente attenzione nei confronti dei fattori quantitativi. È 
quest’ultimo uno degli aspetti della cosmologia medievale che ha antici-
pato la svolta operata dalla moderna scienza della natura. 

 
61 Ibid., pp. 435-436. 





M. Carletti, C. Lucchetti, Riflessioni a partire dal catalogo de I manoscritti della Biblioteca provinciale 
dei Cappuccini di Messina, a cura di Carmelina Puglisi e Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina, 

2024 / Some reflections based on the catalogue of I manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cap-
puccini di Messina, ed. by Carmelina Puglisi and Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina, 2024 
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4498 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.169-179 

Riflessioni a partire dal catalogo de I 
manoscritti della Biblioteca provinciale dei 
Cappuccini di Messina, a cura di  
Carmelina Puglisi e Rosaria Stracuzzi, 
Messina, Intervolumina, 2024 

 

Maela Carletti, Costanza Lucchetti* 

Il catalogo: la proposta di un modello descrittivo dedicato 

La Biblioteca dei Padri Cappuccini di Messina, istituita nel 1534, quasi 
contestualmente alla fondazione del convento, raccoglie un fondo di 285 
manoscritti datati dal XVI secolo ai primi decenni del XX, provenienti 
dal convento di Messina (a dire il vero, una minima parte) e da una serie 
di conventi della provincia messinese; i manoscritti si aggiungono a un 
patrimonio librario a stampa che conta più di centomila volumi e a un 
piccolo fondo di pergamene (estranee al circuito dei conventi cappuccini, 
relative invece ai beni di alcuni ospedali della città). 

Il catalogo che qui si presenta inaugura la collana Quaderni di Intervolu-
mina, una Associazione senza fini di lucro, costituita essenzialmente da 
studiosi, studenti e professionisti esperti in campo librario e documentale 
che da quasi venti anni, in collaborazione con la Biblioteca Provinciale 
dei Cappuccini, opera nel territorio attraverso la promozione di eventi e 

 
* Il presente contributo è il risultato di un lavoro congiunto delle due autrici; tuttavia, si 

precisa che la sezione Il catalogo: la proposta di un modello descrittivo dedicato è da attribuire a 
Maela Carletti, mentre la sezione Prospettive metodologiche per la descrizione dei manoscritti moderni 
a Costanza Lucchetti. 



170   MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI 

 

progetti finalizzati alla valorizzazione e a una migliore (e più estesa) frui-
zione del patrimonio culturale. In questa prospettiva, il catalogo dei ma-
noscritti rappresenta un tassello fondamentale per la valorizzazione della 
Biblioteca nonché punto di partenza imprescindibile per future ricerche. 

Il patrimonio della Biblioteca messinese è in massima parte il risultato 
di assemblamenti conseguenti la soppressione dei conventi avvenuta nel 
corso del XIX secolo e conserva il nucleo librario di maggior rilievo – a 
livello quantitativo – accanto a una serie di altre biblioteche locali che cu-
stodiscono parti, o interi fondi, sfuggiti alla devoluzione1. 

Il contenuto principale riguarda le materie di insegnamento del per-
corso di studi, istituito in ogni Provincia in ottemperanza alle Costituzio-
ni del 1575 e articolato in 7 anni. Prevalgono, quindi, libri destinati 
all’apprendimento della teologia, della filosofia e della grammatica (anche 
di lingua latina). I contenuti più rappresentati non si discostano dalla 
norma, con una netta preferenza per lo studio delle opere di s. Tommaso 
e Duns Scoto. Il ventaglio delle materie si allarga nel corso del tempo, fi-
no a comprendere, ad esempio, una grammatica ebraica e una greca, risa-
lenti al secolo XIX2. 

I numerosi volumi che contengono lezioni forniscono informazioni 
non solo sui programmi dei corsi, ma anche sulle modalità di organizza-
zione degli stessi. Sovente, nelle intitolazioni vengono ricordati i nomi 
dei lettori e, in pochi casi, i nomi dei compagni di corso; grazie 
all’indicazione del luogo di svolgimento, si evince, inoltre, che i corsi era-
no spesso ‘itineranti’, spostandosi da un convento all’altro, forse per faci-
litarne la frequenza. Il confronto di due manoscritti (uno dei quali con-
servato oggi presso la Biblioteca Regionale Universitaria di Messina)3, 

 
1 Nello specifico, oltre al convento di Messina, si conservano libri provenienti dai con-

venti di Taormina, Francavilla, Milazzo, Lipari, Petralia, Gibilmanna, Castelbuono, Petti-
neo, Savoca, Tusa, Paternò, Linguaglossa, Bronte, Nicosia e San Marco d’Alunzio. Le au-
trici danno conto anche di alcuni dei fondi più corposi, e conosciuti, conservati altrove, di 
cui forniscono puntuali riferimenti bibliografici. 

2 Si tratta della grammatica ebraica di Francesco Corsaro del 1830, proveniente dal 
convento di Paternò (ms. 245) e di quella greca, curata da Giuseppe di Stefano e copiata 
nel 1881 a Catania (ms. 267). 

3 I manoscritti contengono un corso di teologia sui quattro libri delle Sentenze di Pie-
tro Lombardo. Si veda I manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cappuccini di Messina, a cura di 
C. Puglisi e R. Stracuzzi, Messina 2024, p. 27, e il ms. 129 del catalogo, risalente agli anni 
1734-1736, proveniente dal convento di Castelbuono. 



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO   171 

 

appartenuti a due frati che seguirono un medesimo corso, testimonia 
come fossero gli stessi studenti a eseguire le copie loro necessarie, sulla 
base di un comune antigrafo, verosimilmente allestito dal lettore. 

Oltre a questo contenuto preminente, le autrici evidenziano la presen-
za, sporadica ma degna di nota, di trattati di medicina, anatomia e chimi-
ca e, in numero più consistente, di opere riguardanti lo studio del diritto 
canonico (con un incremento di interesse per la prassi criminale a partire 
dal secolo XVIII) e civile. Non mancano libri di contenuto particolare, 
apparentemente lontano dagli interessi dei frati, dei quali non è facile in-
tuire il percorso che li ha fatti approdare nella biblioteca di un convento 
cappuccino; un esempio per tutti, un vocabolario marittimo degli inizi 
del ‘9004. Preziosi gli inventari di libri, che forniscono informazioni su 
eventuali dispersioni, nonché dati sulla percezione biblioteconomica 
dell’oggetto libro5. 

Le autrici segnalano altresì alcuni volumi corredati da un apparato 
iconografico che merita approfondimenti: se nella grande maggioranza 
dei casi esso è rappresentato dalla presenza di raffigurazioni di modesta 
qualità, si registrano infatti eccezioni, come il caso delle tavole, alcune 
delle quali acquarellate, che corredano un trattato di navigazione (ms. 
218) oppure alcune iniziali xilografiche e finalini ritagliati da libri a stam-
pa e incollati nel volume assemblato dal dottore in Teologia Ignazio Rincio-
ne di Monreale (ms. 139). 

Da queste poche informazioni è evidente come si tratti di un fondo 
molto complesso, che riunisce un numero consistente di volumi, diversi 
per provenienza, contenuto, datazione e struttura materiale. Al fine di 
mettere in evidenza il maggior numero di dati desumibili dai volumi, 
esposti in modo uniforme e razionale – non da ultimo nella scelta delle 
informazioni da restituire –, le autrici hanno elaborato una scheda di de-
scrizione che riprende, con alcuni adattamenti, le norme dettate dal Cen-
simento Nazionale dei Manoscritti delle Biblioteche Italiane. Dopo i 
consueti campi relativi all’autore (normalizzato ove presente o desumibi-
le) e al titolo dell’opera (presente nel codice o desunto dal contenuto), si 
passa alla descrizione ‘esterna’ con indicazioni relative alle caratteristiche 

 
4 Opera di Carmelo Barbàra: ms. 279. 
5 Le autrici evidenziano la presenza di due inventari: il primo stilato nel 1772 per la Bi-

blioteca del convento Francavilla e l’index librorum della Biblioteca di Paternò del 1791. 



172   MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI 

 

codicologiche quali la tipologia del supporto, la struttura del manoscritto 
(se omogeneo o composito), le sue dimensioni, la presenza di cartulazio-
ni, di pagine bianche, tagliate o illustrate. Si forniscono datazione (certa o 
desunta da caratteri intrinseci ed estrinseci) e lingua della compilazione, 
precedente segnatura, provenienza e dati essenziali sulla legatura. Nella 
parte finale della scheda, che precede la bibliografia, si dà conto di even-
tuali chiarimenti e approfondimenti sulla struttura del volume, piuttosto 
che sui contenuti, si presentano informazioni di tipo storico sull’autore o 
altri personaggi citati nel manoscritto. Seguono le trascrizioni del fronte-
spizio (o dei frontespizi nel caso di volume miscellaneo); particolare at-
tenzione, infine, è dedicata alla trascrizione delle annotazioni, per lo più 
note di possesso che, come è consueto nei libri appartenenti ai frati, sono 
piuttosto note ‘di uso’ che, in alcuni casi, ammoniscono alla corretta te-
nuta e pronta restituzione ‘sotto pena di scomunica’. 

Nelle pagine introduttive che aprono il volume, Adriana Paolini pro-
pone alcune riflessioni importanti sulle problematiche connesse alla re-
dazione di un catalogo di manoscritti e, nello specifico, di manoscritti 
moderni6. In primis, la consapevolezza dell’importanza della valorizza-
zione del patrimonio culturale come volano per un impulso economico 
del territorio: «è provato come la cultura, vale a dire la conoscenza con-
divisa e le attività che ne conseguono, sia un vero e proprio investimento 
economico». La conoscenza e la valorizzazione del patrimonio librario 
della Biblioteca dei Cappuccini rappresentano dunque, in questo senso, 
una chiave di accesso alla storia della città e delle persone che hanno 
animato la vita culturale di Messina, utile incentivo all’interesse di studio-
si, ma anche di chi visita la città come turista o di quanti vivono questo 
territorio nel quotidiano. Tuttavia, la fruizione e la valorizzazione di un 
fondo librario o archivistico può essere garantita solamente dalla presen-
za di cataloghi e inventari, che strappano dall’oblio e, talvolta dalla di-
spersione, libri – a stampa e manoscritti – e documenti, che troppo spes-
so giacciono su scaffali polverosi o in scatoloni dimenticati. Tali stru-
menti di corredo, affinché possano realmente risultare utili allo scopo, 
devono essere compilati da specialisti, secondo regole e con criteri con-
divisi dalla comunità scientifica; solamente in questo modo sarà possibile 

 
6 A. Paolini, Il fondo dei manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cappuccini di Messina. 
Un’introduzione metodologica, in I manoscritti della Biblioteca provinciale cit., pp. 9-15. 



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO   173 

 

estrapolare tutte quelle informazioni (al di là del contenuto) che aiutano a 
ricostruire la storia del libro, il contesto socio-economico di produzione, 
le tecniche di manifattura, le modalità di circolazione, fruizione e conser-
vazione, che, uniche e diverse per i singoli esemplari, possono altresì 
suggerire reti di relazioni e collegamenti. Nel caso specifico, se da un lato 
è possibile rintracciare un filo rosso che unisce il vasto patrimonio ma-
noscritto della Biblioteca dei Cappuccini, tutto posteriore all’avvento del-
la stampa, esso presenta molteplici caratteristiche di complessità, su più 
fronti: è costituito da volumi che coprono un lungo arco temporale; inte-
ressano un ventaglio di contenuti vasto, redatti e conservati non necessa-
riamente in forma di ‘libro’, ma anche di fogli sciolti, quaderni e fascicoli; 
rappresentano il risultato di aggregamenti successivi con provenienze di-
verse e un numero di scriventi (e scritture) molto elevato. Redigere un 
catalogo di manoscritti moderni è dunque un compito arduo in un di 
campo di ricerca ancora poco esplorato, che le autrici hanno saputo af-
frontare con rigore scientifico. 

Prospettive metodologiche per la descrizione dei manoscritti moderni  

Con la diffusione della stampa, che mette in circolazione i contenuti in precedenza 

affidati ai codici redatti dai copisti, dal Cinquecento in poi la produzione manoscritta 

diventa espressione di interessi e obiettivi più personali, legati alla professione ma anche 
alla curiosità, ai desideri di conoscenza e di studio degli scriventi7. 

 
Le osservazioni di Adriana Paolini poste in apertura del catalogo offro-

no uno spunto significativo per alcune riflessioni sulle linee di approccio 
riservate al materiale manoscritto di epoca moderna. Anche a causa dello 
status ancillare attribuito alla paleografia rispetto alle discipline storiche, let-
terarie e filologiche, le indagini si sono per lo più incentrate sulle tipologie 
scrittorie anteriori al XV secolo, privilegiando la produzione libraria della 
scrittura e quindi i codici quali veicoli di testi rilevanti soprattutto sul piano 
filologico. In questa prospettiva, la nascita della stampa è stata per lungo 
tempo interpretata come un momento di cesura, tale da soppiantare la 
scrittura e di relegarla a un ruolo residuale e marginale.  

 
7 A. Paolini, Il fondo dei manoscritti della Biblioteca provinciale cit., p. 10.  



174   MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI 

 

Gli studi degli ultimi decenni hanno progressivamente messo in di-
scussione questo paradigma, valorizzando invece la vitalità che caratte-
rizza il panorama della scrittura in età moderna e contemporanea. Tali ri-
flessioni hanno permesso un ampliamento degli orizzonti di ricerca in re-
lazione alle funzioni di precise trasmissioni testuali, secondo una prospet-
tiva nuova che si è rivolta all’«universo articolato e mosso»8 dei molteplici 
usi della scrittura a mano prima e dopo la rivoluzione di Gutenberg, sen-
za soluzione di continuità. Se infatti rimane vero che l’invenzione della 
stampa segna un momento cruciale per la concezione del libro e per la 
produzione scritta manuale, tali trasformazioni non potranno essere inte-
se in senso quantitativo – ovvero, la stampa non si sostituisce, come si è 
per molto tempo ritenuto, alla produzione manoscritta tout court –, ma 
semmai qualitativo. La scrittura a mano, dalla seconda metà del Quattro-
cento e in misura sempre maggiore a partire dal Cinquecento, muta e 
moltiplica le sue modalità di espressione, con ampie ripercussioni anche 
sulle dinamiche che riguardano i canoni di standardizzazione e l’entità 
della sua diffusione. Con l’inizio dell’età moderna, infatti, la proliferazio-
ne del libro stampato subentra alla produzione dei codici come strumen-
to efficace e veloce di propagazione della cultura, ma di fatto senza mai 
eliminare del tutto il fenomeno della scrittura a mano: peraltro, come fa 
notare Francesco Ascoli, anche la cultura medievale non si era esaurita 
completamente nei volumi filosofici e letterari, esito di progetti editoriali 
complessi e strutturati, ma comprendeva anche una serie di materiali di-
versificati situati ben al di fuori della sfera letteraria e libraria per eccel-
lenza9.  

 
8 F. Ascoli, Per una paleografia d’età moderna, «Signo. Revista de Historia de la Cultura 

Escrita», 12 (2003), pp. 107-118: 110.  
9 Cfr. Id., La penna in mano. Per una storia della cultura manoscritta in età moderna, Firenze 

2020, pp. 11-12 (gli studi di Ascoli sono, peraltro, i più aggiornati almeno per quel che ri-
guarda l’orizzonte italiano). Lo stesso aspetto è sottolineato da G. Chiesa e G. Barbero, 
che riconducono a meri «motivi quantitativi e contingenti» la diversificazione tipologica dei 
materiali moderni: «da un punto di vista teorico la linea di demarcazione non è tanto cro-
nologica, ma riguarda piuttosto la tipologia dei documenti. Infatti le stesse difficoltà che si 
incontrano nella descrizione dei manoscritti moderni, potrebbero sorgere di fronte alle ra-
re lettere originali medioevali sopravvissute, oppure di fronte ai brogliacci manoscritti di 
qualche autore rinascimentale» (G. Chiesa, G. Barbero, I manoscritti moderni della Biblioteca 
comunale a Palazzo Sormani, Milano, in Manoscritti librari moderni e contemporanei. Modelli di catalo-

 



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO   175 

 

Per avere un’idea della nuova complessità del panorama scrittorio, è 
sufficiente rivolgere lo sguardo agli istituti di conservazione odierni. Un 
saggio significativo delle tipologie di materiali manoscritti moderni e con-
temporanei è offerto, ad esempio, dalla Biblioteca “A. Panizzi” di Reggio 
Emilia. Il fondo è composto da volumi della prima età moderna che con-
servano, in misura più o meno accentuata, le caratteristiche dei codici 
medievali, ma anche da manuali tecnici per l’esercizio di una professione 
o di un’arte, ricettari, un’ampia gamma di materiali di tipo diaristico (diari 
di viaggio, autobiografie, libri di famiglia), trascrizioni di opere legate a 
una circolazione a stampa limitata o nulla, perché ad esempio interessate 
da censura, trascrizioni da lezioni accademiche, carteggi e materiali con-
nessi con la corrispondenza personale (lettere o minute di lettere), annali 
e cronache cittadine, relazioni tecniche ufficiali e registrazioni d’ufficio, 
manoscritti letterari – particolarmente importanti per la filologia d’autore 
–, fino ai copioni teatrali10. Del resto, anche i materiali della Biblioteca 
provinciale dei Cappuccini di Messina, pur presentando una necessaria 
demarcazione tipologica dettata dalla connotazione propria dell’ente, 
rappresentano un ventaglio diversificato: se naturalmente i volumi sono 
per lo più da ricondurre al contesto didattico e alla sfera della predicazio-
ne, costituendo testimonianze concrete della presenza di studia interni ai 
centri religiosi e delle mansioni quotidianamente svolte dai frati, non 
mancano, ad esempio, manuali e repertori tecnici d’uso personale, testi 
probabilmente destinati alla pubblicazione, trascrizioni di opere pubblica-
te o testi destinati alla sola circolazione manoscritta, registri, documenti 
d’archivio e raccolte personali di preghiere11.  

Una proliferazione di materiali, dunque, che confuta del tutto il para-
digma che attribuirebbe un primato alla stampa rispetto alla scrittura. Sul 
piano prettamente paleografico, la questione risulta ancora più comples-
sa: Armando Petrucci, in un significativo contributo, registrava il verifi-
carsi di una rapida diffusione dei manuali di scrittura nel secondo e nel 

 
gazione e prospettive di ricerca, Atti della Giornata di studio (Trento, 10 giugno 2002), a cura di 
A. Paolini, Trento 2003, pp. 19-40: 36). 

10 R. Marcuccio, La descrizione dei manoscritti di età moderna e contemporanea nell’esperienza del-
la Biblioteca “A. Panizzi” di Reggio Emilia, in Manoscritti librari moderni e contemporanei cit., pp. 
41-87: 52-73.  

11 La varietà è efficacemente messa in luce dalle autrici stesse del Catalogo: I manoscritti 
della Biblioteca provinciale cit., pp. 17-35. 



176   MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI 

 

terzo decennio del XVI secolo12. Il fenomeno testimonia la trasforma-
zione dell’orizzonte generale sul piano della scrittura in seguito alla diffu-
sione dell’arte tipografica, nella direzione di una progressiva trasforma-
zione a partire dai presupposti. L’accesso alla scrittura a mano da parte di 
uno strato sociale sempre più ampio rappresenta una necessità dettata da 
ragioni molteplici:  

 
scrivere a mano in epoca moderna diventa una questione sempre più importante 

sia per gli affari che per la vita quotidiana, e il problema di come si debba insegnare 

diventa nel corso del tempo una questione fondamentale, mentre essere analfabeti di-
venta un disvalore, oltre che oggettivamente, uno svantaggio13. 

 
Decisivi cambiamenti derivarono dallo sviluppo degli Stati moderni e, 

parallelamente, dalla nascita della scuola pubblica. L’assunzione diretta, 
da parte delle istituzioni, dell’istruzione di base destinata a una popola-
zione più vasta possibile costituì da un lato un efficace strumento di con-
trollo sociale, ma dall’altro assicurò un accesso sempre meno elitario alla 
lettura e alla scrittura. Dinamiche, queste, in primo luogo adottate dalla 
Chiesa postridentina, che trovò nell’istituzione delle scuole della Dottrina 
cristiana una strategia generalmente efficace per arginare il problema del-
la diffusione del protestantesimo14. In seguito, esse furono attuate e si-
stematizzate dai governi che promossero politiche di alfabetizzazione di 
base su scala nazionale, innescando di fatto processi complessi di diffu-
sione della capacità scrittoria a un numero sempre maggiore di utenti.  

Per questo motivo, come già messo in luce da una vasta tradizione di 
studi, la scolarizzazione rappresenta un elemento cruciale anche 
nell’analisi e nello studio delle scritture di età moderna15, avendo 

 
12 A. Petrucci, Insegnare a scrivere imparare a scrivere, «Annali della Scuola Normale Supe-

riore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia», 1993, s. III, 23 (1993) 2, pp. 611-630. 
13 Ascoli, La penna in mano cit., p. 48.  
14 Sull’argomento si vedano almeno: X. Toscani, Le “scuole della dottrina cristiana” come fat-

tore di alfabetizzazione, «Società e storia», 26 (1984), pp. 757-781; M. Roggero, L’alfabeto con-
quistato. Apprendere e insegnare nell’Italia tra Sette e Ottocento, Bologna 1999. 

15 In merito ai processi di alfabetizzazione e alle ripercussioni sulla diffusione della 
scrittura, si veda H.J. Graff, Storia dell’alfabetizzazione occidentale, II: L’età moderna, Bologna 
1989; per il contesto italiano, si rimanda invece al volume miscellaneo Istruzione, alfabetismo, 
scrittura. Saggi di storia dell’alfabetizzazione in Italia (sec. XV-XIX), a cura di A. Bartoli Langeli 
e X. Toscani, Milano 1991.  



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO   177 

 

un’incidenza molto più determinante rispetto a quanto accaduto nella de-
finizione delle tipologie scrittorie medievali. Queste ultime, infatti, ten-
dono progressivamente a dissolversi in favore di una graduale ma ineso-
rabile frammentazione, esito diretto dell’assenza di sistemi centralizzati di 
produzione e della diffusione su larga scala delle pratiche di scrittura le-
gate all’alfabetizzazione di massa. Il risultato è allora una progressiva per-
sonalizzazione della scrittura, dettata dalle specifiche finalità “private” 
nonché dalle competenze acquisite dai singoli soggetti16 e, per un altro 
verso, la nascita di nuovi canoni e modelli calligrafici destinati ai profes-
sionisti della scrittura.  

Rispetto all’orizzonte indagato dalla paleografia medievale, dunque, 
mutano profondamente categorie, strumenti e paradigmi di analisi, e si 
impone la necessità di adottare prospettive nuove, capaci di rendere con-
to di un universo grafico non più sorretto da modelli e tendenze univoci, 
ma plasmato da pratiche d’uso, contesti socioculturali e funzionalità spe-
cifiche. Si tratta di una consapevolezza gradualmente affiorata negli ulti-
mi decenni, in concomitanza con lo sviluppo di studi volti a colmare la 
distanza esistente tra il tradizionale ambito di indagine paleografica e le 
scritture posteriori alla rivoluzione di Gutenberg. 

In Italia, l’attenzione per i materiali manoscritti che si collocano oltre 
l’età medievale è emersa soprattutto a partire dai primi anni del nuovo 
millennio, ed è sfociata nell’allestimento di un convegno dal titolo “Ma-
noscritti librari moderni e contemporanei. Modelli di catalogazione e 
prospettive di ricerca”, svoltosi a Trento nel 2003. L’iniziativa, sintomo 
dei quesiti sorti anche in seno alle istituzioni del settore, come l’ICCU, 
pose l’accento innanzitutto sui problemi di descrizione e di catalogazione 
dei materiali. La nuova luce gettata sul manoscritto moderno e contem-
poraneo aveva infatti già iniziato a stimolare ampie riflessioni in merito ai 

 
16 F. Caffarena fa riferimento a «scritture spontanee […] che configurano una sorta di 

democratizzazione del potere insito nella capacità/possibilità di leggere e scrivere, veri e 
propri atti di cittadinanza conquistati e diffusi trasversalmente dagli strati sociali scarsa-
mente alfabetizzati fino a quelli culturalmente più solidi» (Id., Scritture non comuni. Una fonte 
per la storia contemporanea, Milano 2016, pp. 52-53; sul tema, si veda anche la vasta bibliogra-
fia riportata all’interno del saggio e A. Bartoli Langeli, Da Carlomagno a noi. La mano che scrive 
e l’occhio che legge, [inserto della] «Crusca per Voi», 49 [2014], pp. 5-14 [poi in Tra Alcuino e 
Gigliola Cinquetti. Discorsi di paleografia, Padova 2020, pp. 89-102]).  



178   MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI 

 

criteri di descrizione e catalogazione di materiali eterogenei tra loro e dif-
ferenti rispetto ai codici di epoca medievale.  

Gli spunti proposti in quell’occasione si rivelarono determinanti per 
mettere a fuoco le questioni che tutt’ora impegnano il dibattito 
sull’argomento, e che derivano, in particolar modo, dalla necessità di ela-
borare strutture descrittive calibrate sulla varietà e sulla complessità dei 
materiali conservati, «dal momento che», come faceva notare Adriana 
Paolini in occasione del convegno trentino già ricordato, «le differenze 
tra documentazione archivistica e di natura libraria non sono sempre 
evidenti»17. Le esperienze presentate esploravano infatti le possibilità di 
adattamento offerte dai modelli e dagli strumenti catalografici a disposi-
zione, evidenziandone, dall’altro lato, le criticità e i limiti. 

Problemi, quelli legati al trattamento dei dati relativi ai manoscritti 
moderni, che hanno raggiunto una portata tale da essere considerati an-
che all’interno di iniziative prevalentemente orientate ai codici medievali, 
contribuendo di fatto ad ampliare e arricchire il quadro metodologico 
generale18. La complessa natura dei materiali ha portato alla luce la neces-
sità di coinvolgere, nello studio e nella descrizione, competenze diverse e 
trasversali. Tuttavia, a distanza di oltre vent’anni si evidenzia ancora la 
mancanza di un lessico condiviso, o almeno di parametri comuni da 
adottare ad esempio in ambito paleografico19, nonostante ampie rifles-

 
17 A. Paolini, Progetto per il censimento e la catalogazione dei manoscritti moderni e contemporanei 

della provincia di Trento, in Manoscritti librari moderni e contemporanei cit., pp. 135-146: 138. Nelle 
pagine che seguono, Paolini riporta come esempio significativo quello del libro di famiglia, 
una raccolta di scritture prive di qualsiasi tipo di progettualità “libraria”, ma che assume le 
forme del volume (ibid., p. 139).  

18 Si vedano, ad esempio, alcune delle relazioni presentate nell’ambito del Convegno in-
ternazionale “Conoscere il manoscritto: esperienze, progetti, problemi. Dieci anni del pro-
getto Codex in Toscana” svoltosi a Firenze nel 2006: cfr. G.P. Mantovani, Il manoscritto mo-
derno come problema catalografico, I. Truci, La catalogazione dei manoscritti moderni nella Biblioteca 
Nazionale Centrale di Firenze (entrambi in: Conoscere il manoscritto: esperienze, progetti, problemi. 
Dieci anni del progetto Codex in Toscana, a cura di M. Marchiaro e S. Zamponi, Firenze 2007, 
rispettivamente pp. 57-80 e 183-188). 

19 Nel 2014 Francesco Ascoli metteva in evidenza, tra le altre criticità, la tendenza a ri-
correre a diciture vaghe e spesso imprecise all’interno dei cataloghi, per indicare esperienze 
diverse di scrittura (F. Ascoli, Problematiche relative alla descrizione dei manoscritti moderni (secc. 
XVII-XIX), «Litterae Caelestes», n.s., 5-6 [2013-2014], pp. 115-128). 



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO   179 

 

sioni siano portate avanti dalla comunità scientifica che continua ad ani-
mare il dibattito intorno al tema20.  

Sulla base degli spunti fin qui esposti, tornando al caso specifico offer-
to dalla pubblicazione del catalogo dei manoscritti della Biblioteca pro-
vinciale dei Cappuccini di Messina, appare del tutto condivisibile – per-
ché, allo stato attuale, metodologicamente fondata – la scelta delle due 
autrici di non includere nel repertorio riferimenti di carattere paleografi-
co, privilegiando invece descrizioni accurate della tipologia e dei conte-
nuti dei materiali presi in esame. Cataloghi di questo tipo si configurano, 
infatti, come ottimi strumenti preliminari per le future riflessioni sul te-
ma: la varietà del patrimonio censito offre una solida base per eventuali 
linee di indagine, dalle quali, si auspica, potranno emergere criteri, cate-
gorie e infine un orizzonte metodologico condiviso per lo studio di una 
paleografia dell’età moderna che non si basi sugli strumenti della paleo-
grafia medievale, ma che si adatti ai mutamenti delle pratiche, dei contesti 
e dei modi di produzione.  

 
20 Il 14 e 15 novembre 2024 Adriana Paolini, Andrea Giorgi e Stefano Malfatti hanno 

allestito, ancora una volta a Trento, un’interessante giornata di studi dal titolo “Per una 
paleografia dell’età moderna (secoli XVI-XVIII)”, presso l’Auditorium del Dipartimento 
di Lettere e Filosofia dell’Università di Trento.  





Lorenzo Arcese, Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico -teologica / 
Appendix to Isaac of Nineveh and the Franciscan Spirituals: a historical-theological analysis 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4325 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.181-189 

Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali 
francescani: un’analisi storico-teologica  

 

Lorenzo Arcese 

L’articolo Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-
teologica, apparso nel numero XXXVII (2023) di «Picenum Seraphicum» 
(pp. 37-70), prevedeva un’appendice documentaria. La si presenta com-
pleta in questo numero, al fine di restituire ai lettori il quadro completo 
della ricerca. 

Appendice 

Isacco di Ninive nel Tractatus pauperis di Peckham 
 
Per comprendere quali passi furono citati maggiormente dal frate in-

glese si riportano tutti quelli trovati individuati in questo studio.  
 
Dal capitolo I: «Majus omnibus est ut causas pugne longius proro-

gemus, quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne cum supervene-
rit necessitas, ruinam propter propinquitatem incurrat»122. 

«Munda tibi cellam a deletiis et superfluitatibus, quia hoc adducet te ad 
abstintentiam invitum etiam et nolentem ; raritas rerum docet abstinere 
quia cum opportunitatem rerum accipimus, nosmetipsos non possomus 
continere»123. 

 
122 John Peckham, Tractatus pauperisa fr. Johanne de Pecham. Ordinis fratrum minorum. Ar-

chiepiscopo Cantuariensi conscriptus, a cura di A. van den Wyngaert, Paris 1925, p. 9. Il brano è 
tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 841. 

123 Ibid., p. 11. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. 



182   LORENZO ARCESE 

 

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a 
peccato. Hec enim sunt cause peccati: vinum, mulieres, divicie ac prospe-
ra corporis habitudo. Non quod hec naturaliter sint peccatum, sed quia 
natura facile declinat ad peccati passiones propter ipsa»124. 

«Quibus mundus mortuus est, hii sustinent adversitates gaudenter. 
Qui vero vivit hujusmodi nequeunt injuriam sustinere sed a vana gloria 
moti irati turbantur seu etiam a tristitia occupantur»125.  

«Verbum durum sustinens homo scienter absque iniquitate que pre-
cesserit in ipso contra loquentem, coronam spineam capiti suo superim-
ponit»126. 

«Humilitas est perferre accusationes falsas cum gaudio sustinere. Qui 
in veritate humilis est patiendo injuriam non turbatur nec excusat se su-
per re in qua injuriam est perpessus sed veniam petit»127.  

 
Dal capitolo V: «Munda tibi cellam a deliciis et superfluitatibus quia 

cum oportunitatem rerum accipimus, nosmetipsos non possumus conti-
nere»128.  

«Quousque deferat a corde suo sollicitudinem secularium propter ne-
cessarium usum nature ac dimictat Deum curare de ipsis, spiritualis 
ebrietas in ipso non movebitur et consolationem illam non habebit, de 
qua erat Apostolus consolatus»129. 

«Visiones fiunt habentibus zelum ignitum Dei et de hoc seculo despe-
ratis, qui ei perfecte abrenuntiaverunt et a cohabitatione hominum reces-
serunt et post Deum egressi sunt nudi, nullum a visibilibus auxilium ex-
pectantes, super quos irruit fortitudo propter sollitudinem, et circumdat 
eos periculum mortis ex fame vel infirmitate aut ex aliquo incursu et tri-
bulatione, ita ut, appropinquent desperationi. Consolationes ergo que 
fiunt talibus non fiunt illis qui eos superant in labore, quia quanto quis 

 
124 Ibid., pp. 11-12. Il brano è tratto dal Discorso XI, cfr. PG 86, p. 821. 
125 Ibid., p. 13. Il brano è tratto dal Discorso XIII, cfr. PG 86, p. 828. 
126 Ibid., p. 14. Il brano è tratto dal Discorso I, cfr. PG 86, p. 812. 
127 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso XVI, cfr. PG 86, pp. 831-832. 
128 Ibid., p. 61. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. La citazione conti-

nua: «Numquid ipso Ysaac perfectior es quem tantum extollit Gregorius Dialog. 4».  
129 Ibid., p. 64. Il brano è tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 820.   



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI   183 

 

habet consolationem humanam ab aliquo visibilium, tanto hujusmodi 
consolationes non fiunt»130. 

 
Dal capitolo VI: «Quod visiones fiunt quibusdam perfecte sanctis et 

de hoc seculo desperatis, qui ei perfecte renuntiaverunt et post Deum 
nudi egressi sunt nullum a visibilibus auxilium expectantes»131. 

«Anticipa solvere omnem colligationem extrinsecam a te ipso et tunc 
Deo poteris colligari»132. 

«Nichil ita facit menti tranquillitatem sicut paupertas que voluntarie 
sustinetur»133. 

«Si posueris anime tue terminum paupertatis et per gratiam Dei fueris 
a sollicitudine liberatus et in tua paupertate fueris factus supra mundum, 
cave ne propter amorem pauperum questum diligas pro eleemosyna fa-
cienda, et ponas animum tuum in turbationem ut accipias ab aliquibus et 
aliis largiaris, et exceriens honorem subjectione petitionis rerum nomine 
aliorum, et excidas a libertate intentionis tue in sollicitudinem rerum se-
cularium, quia gradus tuus sublimior est gradibus misericordium. Suppli-
co tibi ne subiciaris elemosyna similis nutrimenti puerorum. Sed solitudo 
perfectionis est caput. Si res habes, semel eas disperge; quod si non ha-
bes, noli habere»134. 

«Si res habes semel eas disperge, si non habes noli habere ; munda tibi 
cellam a delitiis et superfluitatibus quia adducit te ad abstinentiam invi-
tum etiam nolentem; raritas rerum docet abstinere quia cum oportunita-
tem rerum accipimus nosmetipsos non possumus continere»135. 

 
130 Johanne de Pecham, Tractatus pauperis cit., p. 64. Il brano è tratto dal Discorso 

XVIII, cfr. PG 86, p. 845. La citazione è introdotta così: «Idem etiam dicit ejusdem operis 
tractatu 5 querens quibus fiunt revelationes et dicit». 

131 Ibid., p. 73. Il brano, già citato a pagina 64 della stessa edizione (ma in maniera più 
aderente al testo), è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 845. 

132 Ibid., p. 74. Il brano è tratto dal Discorso I, cfr. PG 86, p. 811.  
133 Ibid., p. 76. Il brano, che l’editore non riconosce e collega a PL 76, è tratto dal Di-

scorso VIII, cfr. PG 86, p. 818. 
134 Ibid., p. 78. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 818-819. 
135 Ibid., p. 83. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. Questo passo era 

già stato citato, in parte, alla pagina 61 della stessa edizione.  



184   LORENZO ARCESE 

 

Dal capitolo VII: «Raritas rerum docet abstinere, quia cum opportuni-
tatem rerum accipimus, nosmetipsos non possumus continere»136. 

 
Dal capitolo IX: «Beatus qui novit haec et manet in solitudine et non 

fluctuat in operum multitudine, sed omnes corporales operationes in ora-
tionis labores convertit et credit quod, quamdiu operetur cum Deo et 
habeat solitudinem in ipso die noctuque, non deficiet ei quidquam de ne-
cessariis usibus, quemadmodum non cessat ab Opere pro eodem; si quis 
autem non sustinuerit, in solitudine sive opere operetur eo utens 
tamquam adjutore, non tamen avare propter lucrum, nam ipsums impo-
situm est infirmis, quia perfectioribus turbamentum existit; pauperibus 
enim et pigris patres imposuerunt quod operarentur, et non sicut rem 
necessariam exigentes»137. 

 
Dal capitolo XI: «si inquit vanam gloriam abominaberis fuge venantes 

eam: fuge tam amatores rerum quam acquisitionem ipsarum: elonga te 
ipsum a prodigis sicut a prodigalitate; fuge luxuriosos sicut luxuriam quia 
ubi simplex memoria conturbat mentem quanto magis aspectus et con-
versatio cum eisdem!»138.  

«Cum volueris facere initium bonae operationis, ad eventuras tibi ten-
tationes prius praepara temetipsum; nam consuetudo est inimici ut, cum 
viderit aliquem incipientem bonam conversationem fide ferventi et con-
scientia pura, obviet ei variis et diversis tentationibus»139. 

«Maius omnibus est ut causas pugnae longius prolongemus a nobis, 
quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne, cum supervenerit ne-
cessitas, ruinam propter propinquitatem incurrat»140. 

«Ut supra dicit Isaac, «cum opportunitatem rerum accipimus, nosme-
tipsos non possumus continere»141. 

 
136 F.M. Delorme, Trois chapitres de Jean Peckam pour la défense des ordres mendiants, «Studi 

francescani», 29 (1932), p. 59. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. 
137 Ibid., p. 183. Il brano è tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 819. 
138 F.M. Delorme, Quatre chapitres inédits de Jean de Pecham, ofm., sur la perfection religieuse et  

autres élats de perfection, «Collectanea Franciscana», 14 (1944), p. 90. Il brano è tratto dal Di-
scorso XIII, cfr. PG 86, p. 829. 

139 Ibid., p. 93. Il brano è tratto dal Discorso XII, cfr. PG 86, p. 821. 
140 Ibid., p. 94. Il brano è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 841. 



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI   185 

 

«Sic dilige otium solitudinis plus quam esurientes saeculi saturare et 
convertere multas gentes ad agnitionem supernam et honorem Dei. Me-
lius enim est a peccati vinculo solvere temetipsum quam liberare servos a 
servitute, potius est tibi pacificare cum anima tua in unitate Trinitatis 
quae in te est, scilicet corporis et animae et spiritus, quam pacificare cum 
doctrina tua discordes»142. 

«Cum animam in sanctitate senserit, tunc prosit aliis et de aliis curet; 
nam cum inventus fuerit ab omnibus elongatus, poterit eis benefacere 
potius in zelo bonorum operum quam in verbis etc»143. 

 
Dal capitolo XII: «Dilige vilia indumenta, ut orientes in te cogitationes 

tuas abiicias. i.e. elationis; nam qui splendida diligit, humiles cogitationes 
habere non potest, quia cor exterioribus figurationibus conformatur»144.  

 «Si laboraveris manifeste contemni ab hominibus, faciet te Deus glo-
riari; studeas despici, et repleberis honore divino»145. 

«Sicut, inquit, pater gerit curam filii sui, ita Deus gerit curam corporis, 
quod pro Christo affligitur, et semper est iuxta illud»146. 

 «Quanto plus fatigatur et affligitur corpus, tanto magis tempore quo 
circumdat hominem acies daemonum cor eius a confidentia defensa-
tur»147. 

«In ventre repleto secretorum Dei scientia non existit etc»148. 
«Lugens est, qui vitam in fame et siti ducit omnibus diebus vitae suae 

propter spem futurorum bonorum; divitiae religiosi sunt consolatio, quae 
fit ex luctu, et laetitia quae fit ex fide»149. 

 «Quicumque vult post me venire, prius abneget semetipsum, ut sicut 
ille qui paratus est ascendere in crucem assumit in mente sua mortis in-
tentionem ac sic egreditur velut homo cogitans se non habere partem vi-

 
141 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. L’editore informa il lettore 

che questo passo era già stato citato nel I capitolo del Tractatus pauperis. 
142 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso III, cfr. PG 86, p. 814. 
143 Ibid., p. 95. Il brano è tratto dal Discorso XVII, cfr. PG 86, p. 833. 
144 Ibid., p. 102. Il brano è tratto dal Discorso II, cfr. PG 86, p. 814. 
145 Ibid., pp. 102-103. Il brano è tratto dal Discorso XIII, cfr. PG 86, p. 828. 
146 Ibid., p. 103. Il brano è tratto dal Discorso XIV, cfr. PG 86, p. 831. 
147 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 843. 
148 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso V, cfr. PG 86, p. 816. 
149 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso XV, cfr. PG 86, p. 831. 



186   LORENZO ARCESE 

 

tae iterum in hac vita, ita et qui perficere vult praedicta, nam crux est ad 
omnem tribulationem parata voluntas»150. 

«Qui ieiunium negligit, apud cetera propugnacula laxus erit et infir-
mus»; et alibi: «Quando diabolus videt hanc armaturam super aliquem 
hominem, statim terretur adversarius et in continenti venit sibi in recor-
dationem superationis suae quant a Salvatore passus est in deserto et vir-
tus eius comburitur in armatura: quae data est a principe nostro»; se-
quitur: «ideo qui ieiunii armatura vestitur, omni tempore est accensus et 
zelotes; Elias, cum zelavit pro lege Dei, in hac armatura vicit»151. 

 «Hic est ordo sobrius et Deo amabilis indumentis vilibus contentum 
esse ad necessitatem corporis et sic cibis ad sustentationem uti, non gas-
trimargiae causa, et participare parum de omnibus, et non hoc ex-
probrare et hoc eligere, ut impleat ex ipsis ventrem; maior est enim omni 
virtute districtio vinum praeter debilitatem aut infirmitatem non su-
mere»152. 

«habere vultum pallidum et rugosum, lacrimari nocte dieque etc»153. 
«Quamlibet virtutem sine labore corporis factam reputa sicut aborti-

vum exanime; oblatio iustorum lacrimae oculorum suorum, et sacrifi-
cium eorum acceptabile gemitus eorum; in vigiliis clamabunt ad Domi-
num pondere corporis angustiati et in dolore preces ad eum emittent. 
Communicant angelis sanctis in passionibus et tribulationibus ob suam 
propinquitatem»154. 

Isacco di Ninive nelle Quaestiones di Pietro di Giovanni Olivi 

Dato l’altissimo interesse mostrato dall’Olivi per Isacco di Ninive, si è 
deciso di proporre tutte le citazioni presenti nell’opera analizzata. 

 

 
150 Jean de Pecham, Quatre chapitres inédits cit., p. 104, Il brano è tratto dal Discorso 

XVIII, cfr. PG 86, p. 839. 
151 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, pp. 842-843. 
152 Ibid., p. 107. Il brano è tratto dal Discorso LIII, cfr. PG 86, p. 883. 
153 Ibid., p. 108, Il brano è tratto dal Discorso XXIV, cfr. PG 86, p. 852. 
154 Ibid., pp. 109-110. Il brano è tratto dal Discorso XVII, cfr. PG 86, p. 835. 



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI   187 

 

«Munda - inquit - tibi cellam a deliciis et superfluitatibus, quia hoc ad-
ducet te ad abstinentiam invitum etiam et nolentem. Raritas rerum docet 
abstinere; quia cum opportunitatem rerum accipimus, nosmetipsos non 
possumus continere»155.  

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a 
peccato. Haec enim sunt causa peccati: vinum, mulieres, divitiae et pro-
spera corporis habitudo, non quod haec naturaliter sint peccatum, sed 
quia natura facile declinat per huiusmodi ad peccati passiones»156. 

«Anticipa solvere omnem colligationem extrinsecam a te ipso e tunc 
Deo poteris colligari»157. 

«Et Isaac Libro suo de Contemplatione tractatu V: Visiones - inquit- 
fiunt habentibus zelum ignitum Dei et de hoc saeculo desperatis qui ei 
perfecte abrenuntiaverunt et a cohabitatione hominum recesserunt. Et 
post Deum nudi egressi sunt nullum a visibilibus auxilium exspec-
tantes»158. 

«Quousque -ait- homo destruat a corde suo sollicitudinem saecularium 
praeter necessarium usum naturae ac dimittat Deum curare de ipsis, spi-
ritualis ebrietas in ipso non movebitur et consolationem illam non ha-
bebit, de qua erat Apostolus consolatus»159. 

«Nihil ita facit menti tranquilitatem sicut paupertas quae volunta-
rie possidetur»160. 

«Si posueris animae tuae terminum paupertatis et per gratiam Dei fue-
ris a sollicitudinibus liberatus et in tua paupertate factus fueris supra 
mundum, cave, etc»161. 

«Cum in tua paupertate factus fueris supra mundum, cave, ne propter 
amorem pauperum quaestum diligas pro elemosyna facienda et ponas 
animum tuum in turbatione, ut accipias ab aliquo et alis largiaris»162.  

 
155 Petrus Ioannis Olivi, Das Heil der Armen und das Verderben der Reichen. Petrus Ioannis 

Olivi OFM. Die Frage nach der höchsten Armut, Dietrich Coelde, a cura di J. Schlageter, Werl 
1989, p. 89. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. 

156 Ibid, il brano è tratto dal Discorso XI, cfr. PG 86, p. 821.   
157 Ibid., p. 109. Il brano è tratto dal Discorso I, cfr. PG 86, p. 811. 
158 Ibid., p. 112. Il brano è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 845. 
159 Ibid., p. 114. Il brano è tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 820. 
160 Ibid., p. 115. Il brano è tratto dal Discorso VIII, cfr. PG 86, p. 818. 
161 Ibid., p. 130. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, pp. 818-819. 
162 Ibid., p. 166. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, pp. 818-819. 



188   LORENZO ARCESE 

 

«quia – inquit - gradus tuus sublimior et gradibus misericordium sup-
plico tibi, ne subiiciaris. Elemosyna similis est nutrimento puerorum, sed 
solitudo perfectionis est caput. Si res habes, semel ipsas disperge, quod si 
non habes, noli habere»163. 

«Maius omnibus est, ut causas pugnae longius prorogemus a nobis, 
quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne cum supervenerit 
necessitas, ruinam propter propinquitatem incurrat»164. 

«Dilige vilia indumenta ut orientes in te cogitationes elationis abicias. 
Nam qui splendida diligit humiles cogitationes habere non potest, quia 
cor exterioribus configurationibus conformatur»165. 

Isacco di Ninive nel Tractatus de altissima paupertate di Ubertino da Casale 

Rilevato l’altro interesse da parte dell’autore e data la sua notevole im-
portanza all’interno del movimento degli Spirituali, si è preferito elencare 
tutti i passi presenti nell’opera nota col titolo di Tractatus de altissima pau-
pertate Christi et apostolorum eius et virorum apostolicorum .  

 
Dal capitolo III: «Si posueris anime tue terminum paupertatis et per 

dei gratiam fueris a solicitudinibus liberatus et in tua paupertate factus 
fueris supra mundum, cave»166. 

 
Dal capitolo IV, 2: «Munda, inquit, tibi cellam a deliciis et 

superfluitatibus; hoc adducit te ad abstinentiam invitum etiam et 
nolentem. Raritas rerum docet abstinere, quia, cum oportunitatem rerum 
accipimus, nosmetipsos non possumus continere»167.  

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a 
peccato. Hec enim sunt causa peccati: vinum, mulieres, divitie et 

 
163 Ibid. Il brano è tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. 
164 Ibid., p. 173. Il brano è tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 841. 
165 Petrus Ioannis Olivi, De usu paupere. The Quaestio and the Tractatus, a cura di D. Burr, 

p. 15. Il testo è tratto dal Discorso II, cfr. PG 86, p. 814. 
166 Ubertinus de Casali, Tractatus de altissima paupertate Christi et apostolorum eius et virorum 

apostolicorum, a cura di G.L. Potestà, «Oliviana», 4 (2012), p. 34. Il brano è tratto dal IX Di-
scorso, cfr. PG 86, pp. 818-819. 

167 Ibid., p. 40. Il brano è tratto dal IX Discorso, cfr. PG 86, p. 819.  



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI   189 

 

prospera corporis habitudo. Non quod hec naturaliter sint peccatum, sed 
quia natura faciliter declinat ad peccati passiones»168. 

 
Dal capitolo IV, 8: «Anticipa, solve omnem colligationem extrinsecam 

a teipso, et tunc deo poteris colligari»169. 
 
Dal capitolo IV, 9: «Et Ysaac libro suo De Contemplatione tractatu V: 

Visiones, inquit, fiunt habentibus zelum ignitum dei, et de hoc seculo de-
speratis; qui ei perfecte abrenunciaverunt et a cohabitatione hominum 
recesserunt, et post deum nudi gressi sunt, nullum a visibilibus auxilium 
expectantes»170. 

«Quousque, ait, homo destruat a corde suo sollicitudinem secularium 
preter necessarium usum nature ac dimittat deum curare de ipsis, spiri-
tualis ebrietas in Christo non movebitur et consolationem illam non ha-
bebunt, de qua erat apostolus consolatus»171. 

«Nichil ita facit menti tranquillitatem sicut paupertas que voluntarie 
possidetur»172. 

 
168 Ibid. Il brano è tratto dall’XI Discorso, cfr. PG 86, p. 821.  
169 Ibid., p. 52. Il brano è tratto dal I Discorso, cfr. PG 86, p. 811. 
170 Ibid., p. 55. Il brano è tratto dal XVIII Discorso, cfr. PG 86, p. 845. Si è scelto di in-

serire anche la modalità con cui Ubertino inserisce questa citazione dato che è identica al 
Peckham e all’Olivi. Dal provenzale egli non copiò solo l’introduzione, ma l’intera porzio-
ne di testo. 

171 Ibid., p. 56. Il brano è tratto dal X Discorso, cfr. PG 86, p. 820.  
172 Ibid., p. 57. Il brano è tratto dal VIII Discorso, cfr. PG 86, p. 818. 





A. Sarti, L’immagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della fede fra cultura figurativa 
e testuale. Cronaca del Convegno internazionale di studi (Falconara Marittima, 21-23 novembre 

2024) / L’immagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della fede fra cultura figurativa 
e testuale. Report on the International Conference (Falconara Marittima, 21-23 November 2024) 
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4206 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.191-200 

L’immagine delle stimmate: incarna-
zione e rappresentazione della fede fra 
cultura figurativa e testuale. Cronaca 
del Convegno internazionale di studi 
(Falconara Marittima, 21-23 novembre 
2024) 

 

Alessandro Sarti 

Tra il 21 e il 23 novembre 2024, in occasione della ricorrenza 
dell’ottavo centenario del miracolo dell’impressio stigmatum da parte del 
Poverello di Assisi, si è tenuto presso la Biblioteca storico-francescana e 
picena “San Giacomo della Marca” di Falconara Marittima (AN) il Con-
vegno internazionale di studi L’immagine delle stimmate – promosso dalla 
biblioteca ospitante, dalla Pontificia Università Antonianum, dal Dipar-
timento di Filosofia e Beni Culturali dell’Università Ca’ Foscari di Vene-
zia e dal Dipartimento di Civiltà antiche e moderne dell’Università degli 
Studi di Messina, con il patrocinio della Consulta Universitaria Nazionale 
per la Storia dell’Arte (CUNSTA), della Società Internazionale di Studi 
Francescani di Assisi (SISF) e della Società italiana di storia della critica 
d’arte (SISCA), con il sostegno e il contributo del Ministero della cultura, 
del Centro studi S. Giacomo della Marca e della Regione Marche –, dove, 
attraverso il contributo di un elevato numero di relatori, sono state pro-
poste indagini illustranti plurimi aspetti desunti dall’esperienza delle 
stimmate. L’istanza del Convegno, come meglio si dirà di seguito, è stata 
inoltre il momento dell’esposizione al pubblico, a seguito di un intenso 
restauro, di una tela raffigurante san Francesco in preghiera, pregevole 
copia seicentesca dell’omonima opera dell’Allori. 



192   ALESSANDRO SARTI 

 

A introduzione dei lavori convegnistici della prima giornata, la profes-
soressa Monica Bocchetta dell’Università degli Studi di Messina, presen-
tata la sede e l’istituzione che essa rappresenta, ha ricordato quanto la 
circostanza del Convegno fosse un momento di incontro tra studiosi 
provenienti da istituzioni diverse, tra i quali moltissimi giovani, nel fer-
vente desiderio di aiutare l’incontro dei ricercatori in erba in un contesto 
sereno e prolifico. A seguito dei saluti istituzionali dell’arcivescovo della 
arcidiocesi Ancona-Osimo mons. Angelo Spina, del Ministro provinciale 
p. Simone Giampieri dei frati Minori delle Marche, dell’assessore alla cul-
tura e al turismo del comune di Falconara Marittima Marco Giacanelli in 
rappresentanza della sindaca Stefania Signorini e di p. Gabriele Lazzarini, 
la prima sessione, presieduta dal professor Stefano Riccioni (Ca’ Foscari, 
Università di Venezia), ha preso avvio con l’intervento della dottoressa 
Chiara Demaria. Con la prima relazione, «Con una croce in mano la quale 
adora». Origine e diffusione del secondo archetipo (XIII-XIV secolo), la dottoressa 
Demaria (Università degli studi di Padova) ha indagato la ricorrenza del 
cosiddetto “secondo archetipo” – istituito dagli studi di Chiara Frugoni – 
in diverse tavole agiografiche iconico-narrative e l’uso di tale modello nel 
sigillo del convento di Colle Val d’Elsa a ridosso della sua fondazione, 
come testimoniato da Libro Campione (secolo XVII), rendendo plausibile 
la genesi del suddetto secondo archetipo nella tavola agiografica eseguita 
da Giunta Pisano del Museo del Tesoro di Assisi, dalla recentemente an-
ticipata datazione, dove la croce processionale impugnata dal santo è di-
retta manifestazione della devozione verso il santo crocifisso e sintesi del 
miracolo cristomimetico. Tale istanza iconografica sarebbe quindi indivi-
duabile a partire dai primordi del culto francescano, tramandata per mez-
zo di tavole come la già citata del museo del Tesoro di Assisi e la tavola 
della Porziuncola. 

Sotto la cura del dottor Pietro Costantini (università degli Studi di Te-
ramo) si è tenuto il secondo intervento, «Post visionem et allocutionem se-
raphym». Le rappresentazioni iconografiche di frate Leone nelle Stimmate di San 
Francesco, con il quale sono state indagate le modalità iconografiche – e 
conseguenzialmente le varianti intercettate presso svariati modelli ed 
esempi pittorici – aventi a soggetto l’effige di frate Leone, fedele socius del 
Serafico, delineandone la sussistenza entro l’esperienza mistica france-
scana e fornendone letture di natura interpretativa attraverso confronti 
con i testi agiografici. 



L’IMMAGINE DELLE STIMMATE   193 

 

Con la terza relazione esposta, Le stimmate di san Francesco d’Assisi nella 
cultura figurativa pugliese del XV secolo. Immagini e contesti a confronto , del dot-
tor Michele Colaianni (Università degli Studi di Firenze), concernente 
l’esposizione di prodotti pittorici testimonianti la devozione nei confronti 
dell’alter Christi in area pugliese, ovvero le campagne decorative della Ba-
silica di Santa Caterina d’Alessandria di Galatina, le pitture murali della 
Cappella della Maddalena nel castello di Copertino – dove è possibile 
meditare sul rapporto individuabile tra san Francesco e santa Maria 
Maddalena, ai quali, sia singolarmente, sia affiancati l’uno all’altra, come 
nella Crocefissione giottesca presso la basilica inferiore di Assisi e nel 
Trono di grazia trinitario di Niccolò di Pietro Gerini, è riservato uno 
spazio privilegiato ai piedi del Cristo crocifisso e verso i quali è indirizza-
ta una notevole spinta imitativa da parte dei fedeli – invitati attraverso le 
figurazioni pittoriche alla loro emulazione –, la decorazione murale della 
Chiesa rupestre di Santa Maria di Veglie – intitolata alla Madonna della 
Favana – e il recentemente rinvenuto affresco francescano della chiesa di 
San Francesco d’Assisi di Bitonto. 

Il termine ultimo della prima sessione ha visto come discussant il pro-
fessor Roberto Cobianchi (Università degli Studi di Messina) che, insie-
me al professor Riccioni, ha ripercorso le ricerche dei precedenti relatori. 

La seconda sessione si è tenuta a partire dalla mattina del giorno suc-
cessivo, venerdì 22 novembre 2024, ed è stata presieduta e moderata dal-
la professoressa Francesca Bartolacci (Università degli Studi di Macera-
ta). A seguito di un veloce saluto istituzionale da parte del direttore della 
Biblioteca storico-francescana, p. Lorenzo Turchi, ha preso la parola il 
professor Marco Bartoli (Università LUMSA, Roma) con una relazione 
intitolata Le Lodi di Dio altissimo: una chiave di lettura degli avvenimenti della 
Verna? La Chartula, fondamentale autografo di Francesco conservato 
presso il Sacro Convento, riporta una rubrica di mano di frate Leone, la 
quale risulta imprescindibile per un’ordinata disposizione degli eventi 
susseguitisi presso La Verna, ulteriormente corroborata da Tommaso da 
Celano. La sostanziale questione sollevata dal professore è quindi la na-
tura del rapporto instauratosi tra l’esperienza fisicamente dolorosa 
dell’impressione delle stimmate e la composizione di un inno di lode in 
latino. 

L’intervento seguente, relazionato da Nunzio Bianchi (Università degli 
Studi di Bari), dal titolo Iacopa e le stimmate, ha fatto luce sulla figura di Ia-



194   ALESSANDRO SARTI 

 

copa Frangipane de’ Settesoli in relazione all’esperienza del miracolo del-
le stimmate, ovvero la rivelazione di esso a quest’ultima secondo quanto 
proposto dal Tractatus de miraculis di Tommaso da Celano. 

La terza relazione, Il racconto delle stimmate nello Specchio dell’Ordine Minore 
(Franceschina) di Iacopo Oddi: un evento di parole e immagini, curata da André 
Pelegrinelli (Universidade de São Paulo), ha esaminato l’opera 
dell’osservante di Monteripido in esercizio di una definizione dell’evento 
cristomimetico nell’ottica della sensibilità osservante del compositore del 
testo. L’indagine ha come protagonisti il ms. 1238 della Biblioteca Augu-
sta, ovvero la prima redazione del testo, e il ms. 46 conservato presso la 
Biblioteca della Porziuncola, nei quali è stato ravvisto un ruolo attivo da 
parte di Iacopo Oddi nell’esecuzione dei suddetti, come ideatore 
dell’apparato figurativo dei codici, a cui soggiace un continuo confronto 
implicito tra il martirio dei frati e la ricezione delle stimmate. 

È poi intervenuto il professore p. Lorenzo Turchi (Pontificia Univer-
sità Antonianum) con una relazione intitolata «Da michi dexteram tuam»: il 
prodigio delle stimmate di Francesco secondo Giacomo della Marca, sull’inedito 
sermone De stigmatibus sacris. Il contributo – attraverso l’analisi di svariati 
testimoni, in particolare il ms. 42 ubicato presso il Museo Civico dei co-
dici di Monteprandone – indaga la diffusione del sermone e la descrizio-
ne, attraverso la finzione retorica di un dialogo ricco di pathos ad opera 
del frate piceno, della ricezione delle stimmate di san Francesco. 

Curata da Francesco Nocco (Università degli Studi di Bari) e Filippo 
Sedda (Biblioteca Provinciale di San Francesco a Ripa) è la relazione se-
guente: Un sermone quattrocentesco “de stigmatibus” in un manoscritto della Biblio-
teca della Pontificia Università Antonianum. Durante il progetto di cataloga-
zione di codici e altri materiali manoscritti conservati presso la Biblioteca 
della Pontificia Università Antonianum è riemerso e sottoposto a indagi-
ne il ms. 160, recante un sermone di anonimo autore, intitolato Sermo in 
festo beati Francisci seu in sacris stigmatibus eius. Presentato il manoscritto nel-
la sua interezza – miscellaneo ascritto a un ambito produttivo francesca-
no, quindi composto e utilizzato da un predicatore – si è illustrato il ser-
mone. 

A inaugurare la terza sessione di interventi, ovvero la seconda sessione 
mattutina, presieduta e moderata dalla professoressa Maria Grazia Del 
Fuoco (Università degli Studi di Chieti-Pescara), è il dottor Vito Isacchi 
(Archivio di Stato di Perugia – Istituto Universitario Sophia), con uno 



L’IMMAGINE DELLE STIMMATE   195 

 

studio intitolato Le stimmate nel Ms. 17 della Biblioteca del Sacro Convento di 
Assisi: Francesco espressione di un essere umano fraterno. L’indagine, focalizzata 
verso istanze di natura iconografica entro il campo della miniatura umbra 
duecentesca, tratta le modalità concernenti la raffigurazione di san Fran-
cesco quale alter Christus nella particolare contingenza della Bibbia tradi-
zionalmente ritenuta del Ministro Generale Giovanni da Parma. 

Il successivo contributo, Un’iconografia francescana nella Sardegna del Due-
cento. Le stimmate di san Francesco in un antifonario della cattedrale di Oristano , è 
stato tenuto dalla dottoressa Margherita Zonca (ricercatrice indipenden-
te), la quale ha analizzato l’apparato decorativo del ms. P. VII ubicato 
presso il Museo Diocesano Arborense di Oristano. L’indagine ha parti-
colarmente evidenzialo l’iniziale istoriata F, di Franciscus, al f. 46r, recante 
la ricezione delle stimmate e, al di sotto, le esequie del santo. 

Solo tangente al campo semantico dell’ornamentazione libraria di co-
dici manoscritti è il terzo intervento della sessione. La ricerca della dotto-
ressa Giorgia Proietti (Università LUMSA Roma), «In festo sacrorum stigma-
tum». Tra immagine e testo nei manoscritti del Corpus Domini di Bologna a partire 
dal breviario di Caterina Vigri, ha esposto gli esiti di primi studi inerenti 
all’ufficio della festa delle stimmate di san Francesco entro il breviario 
della santa bolognese, esempio di indubbia opulenza miniaturistica facen-
te parte del nucleo di manoscritti del Corpus Domini e parzialmente ese-
guito dalla stessa Caterina. Peculiarità della ricerca è l’inedita esposizione 
della trascrizione dell’ufficio poc’anzi menzionato, vergato ai ff. 443r-
444v. 

Nei prodromi della quarta sessione, nel pomeriggio della stessa giorna-
ta, si è tenuta una discussione riepilogativa presieduta dalla professoressa 
Monica Bocchetta (Università degli Studi di Messina), la quale ha espres-
so la proficuità della coesione tra lettura del dato testuale e 
dell’immagine, che, congiuntamente, risultano fondamentali per la deci-
frazione di reperti altrimenti non completamente esperibili data la loro 
complessità, come si è finora visto grazie al dialogo interdisciplinare ma-
turato entro gli interventi. 

Le attività della quarta sessione, volte all’esposizione di contributi 
concernenti l’ambito storiografico dell’età moderna, – moderata dal pro-
fessore Giovanni Maria Fara (Ca’ Foscari, Università di Venezia) – sono 
state avviate dalla relazione del professor Berthold Hub (University of 
Vienna / BHT Berlin), Material imagination and the stigmata of St. Francis in 



196   ALESSANDRO SARTI 

 

the 16th century, che ha indagato la natura – se fisica o mistica – della vi-
sione del Serafino alla Verna e l’immanenza della mutazione corporea da 
parte dell’angelo attraverso lo studio di trattati di ottica, prestando una 
privilegiata attenzione verso l’umana facoltà di elaborazione di immagini 
come espressa nel De incantationibus di Pietro Pomponazzi. 

L’intervento seguente, La spiritualità francescana scolpita nei cori pugliesi del 
Cinquecento: scelte iconografiche e modelli di riferimento, eseguito dalla dottoressa 
Stefania Castellana (Università del Salento), ha indagato la decorazione 
dei cori lignei della cattedrale di Altamura e della chiesa matrice di Noi-
cattaro, della chiesa di San Giuseppe a Lecce e di Sant’Andrea a Barletta, 
con particolare attenzione alle modalità iconografica e le loro variazioni a 
ridosso delle istanze tridentine. 

Con la relazione La passione e la gloria. Matrici iconografiche e proposte icono-
logiche del tema delle stimmate in Sicilia agli inizi del XVII secolo, il dottor Giu-
seppe Ingaglio (Ufficio Diocesano per i Beni Culturali Ecclesiastici in 
Piazza Armerina) ha indagato l’opera del pittore Filippo Paladini, toscano 
emigrato in terra sicula. Epicentro da cui si dipana la ricerca è la peculiare 
tela raffigurante san Francesco datata 1610 e ubicata presso il Museo Re-
gionale di Messina, la cui iconografia – matrice di esempi ulteriori – par-
rebbe essere raffrontabile con le scene aventi a soggetto i 26 martiri di 
Nagasaki. 

Entro gli spazi adibiti alla quarta ricerca – esposta dalla dottoressa 
Eleonora Puccio (ricercatrice indipendente) e avente titolo L’immagine di 
san Francesco nei Paradisi figurati e testuali della Controriforma – è stato indaga-
to il ruolo dell’effige del santo assisiate nelle complesse figurazioni della 
Gloria dei Santi, dove si sono analizzati i rapporti che intercorrono tra le 
effettive imprese pittoriche, i testi coeve e le stampe illustranti le opere 
letterarie interessate. 

Al dottor Giuseppe Cassio (Ministero della Cultura) si deve l’ultimo 
intervento della quarta sessione, dal titolo “Disegnate nella sua carne dal dito 
del Dio vivente”. Aspetti iconografici delle stimmate di san Francesco nella Valle 
Santa di Rieti e in Sabina tra XIII e XVII secolo. Con questo studio sono sta-
ti intercettati nodali questioni sulla decorazione di complessi architettoni-
ci quali la cripta della chiesa di Santa Maria delle Grazie di Magliano Sa-
bina e della chiesa di San Francesco a Rieti. Lo sviluppo dell’iconografia 
in questione in area reatina è ripercorso mediante ulteriori esempi elo-
quenti prodotti su supporto ligneo da Zanino di Pietro e Antoniazzo 



L’IMMAGINE DELLE STIMMATE   197 

 

Romano. Si è giunto, infine, alle istanze pittoriche cinque e seicentesche 
debitrici verso le esperienze di – tra i tanti menzionati dal relatore – Giro-
lamo Muziano, Paul Bril e Agostino Carracci, manifestando la circolazione 
e ricezione attiva di modelli perlopiù veicolati per mezzo di incisioni. 

L’ultima sessione della seconda giornata di relazioni, presieduta e mode-
rata dal professor Luca Pezzuto (Università degli Studi dell’Aquila), è stata 
inaugurata dalla relazione – pronunciata per mezzo di collegamenti su piat-
taforme online – della dottoressa Denise Birkhofer (The Image Centre, 
Toronto Metropolitan University). Il suo intervento, intitolato Iconography 
of Transformation in the Photograph of Deborah Turbeville, partendo dallo scatto 
Stigmata, ha indagato i punti di contatto esperibili tra la sensibilità 
dell’autrice – innovatrice del concetto di fashion photographer – e l’esperienza 
della mutazione che ha avuto luogo nel corpo di frate Francesco.  

Di seguito, una chiara immagine del rapporto dialettico tra innovazio-
ne e tradizione della resa pittorica della Conformitas francescana è stata 
presentata – attraverso l’analisi delle storie di san Francesco dipinte nelle 
26 lunette del chiostro del Convento di San Francesco a Castiglion Fio-
rentino, eseguite dall’enigmatico Giovanni Pelliccioni da Colle Val d’Elsa 
– dalla relazione del professor Giovanni Giura (Università degli Studi di 
Messina), dal titolo Vecchie e nuove iconografie francescane in Toscana a cavallo 
tra XVI e XVII secolo. Lo studio ha trattato l’espressione della conformità 
cristologica grazie all’ausilio congiunto di scene agiograficamente canoni-
che e di scene tratte da fonti desuete, come visibile al principio del ciclo 
pittorico. 

Il professor Ruggiero Doronzo (Università degli Studi di Bari), ha evi-
denziato – con un contributo dal titolo L’immagine di Francesco d’Assisi fra 
Puglia e Basilicata dalla fine del secolo XIV a tutto il Seicento – lo sviluppo figu-
rativo inerente alla raffigurazione dell’impressione delle stimmate struttu-
rando un articolato percorso avente principio nella decorazione murale 
della chiesa di San Donato presso la località di Ripacandida e terminante 
con le esperienze pittoriche eseguite a seguito della fondazione della 
Confraternita del Cordone. 

Negli spazi del successivo intervento è stato illustrato dal professor 
Mattia Biffis (Università degli Studi di Messina) Il San Francesco di Cristofa-
no Allori: anatomia di un dipinto. La ricerca – come nel caso del contributo 
che susseguirà a questo – è motivata dal restauro del quadro conservato 
presso l’Archivio dei frati Minori delle Marche di Falconara Marittima e 



198   ALESSANDRO SARTI 

 

recante un testo pittorico qualitativamente notevole mutuato dall’opera 
attribuita al fiorentino Cristofano Allori, attualmente ubicata presso i de-
positi della Galleria Borghese di Roma. Lo studio ha quindi indagato al-
cune istanze di natura replicativa aventi a soggetto le opere dell’Allori – 
con particolare riguardo verso la tela oggetto del contributo –, indipen-
dentemente dal supporto e dall’autografia dei reperti. 

Come poc’anzi anticipato, anche questa relazione ha interessato la tela 
di ascendenza – o plausibile autografia – alloriana. Il restauratore Giaco-
mo Maranesi è intervenuto con un contributo – curato con la restauratri-
ce Giulia Leggieri – dal titolo Un dipinto ritrovato. Il restauro del “San France-
sco d’Assisi orante” della Biblioteca Francescana Picena di Falconara Marittima, 
disponendo fondamentali nozioni su quanto svolto e fornendo quindi 
dettagliate descrizioni della natura materiale dell’opera. Le indagini dia-
gnostiche da loro eseguite e l’effettivo restauro – orientato verso il risa-
namento strutturale dell’opera ed eseguito sotto la direzione del dottor 
Tommaso Castaldi (SABAP AN-PU) – hanno permesso 
l’apprendimento delle tecniche esecutive dell’opera e, per quanto possibi-
le, le istanze conservative che hanno interessato il reperto. Gli interventi 
dei restauratori hanno interessato oltre al ductus pittorico la ristabilizza-
zione del telaio. 

L’ultimo intervento della quinta sessione di relazioni, al termine della 
giornata di venerdì, ha visto il professor Fabio Marcelli (Università degli 
Studi di Perugia) impegnato nella presentazione dello studio “Cum amena 
solitudinis”. Ugolino, Elia e l’immagine di Francesco nella cappella di San Gregorio 
a Subiaco. Con tale ricerca è stata indagata l’effige del Poverello assisiate 
nel Sacro Speco di Subiaco, ritratto senza l’attributo delle stimmate e 
senza nimbo. 

L’ultima sessione del convegno, presieduta dalla professoressa Patrizia 
Dragoni (Università degli Studi di Macerata), ha visto l’esposizione di 
studi in materia di museologia e di plurimi ambiti inerenti alla contempo-
raneità. Il primo intervento di sabato 23 novembre – dal titolo Tra decora-
zione e devozione. San Francesco e le stimmate negli allestimenti di Galleria Colonna 
del XIX secolo – ha impegnato il dottor Andrea Sorze (Alma Mater Stu-
diorum – Università di Bologna) in un’analisi dei criteri allestitivi interes-
santi le opere raffiguranti san Francesco presso la Galleria Colonna di 
Roma, con l’inedita menzione di un foglio sciolto riportante, verosimil-
mente, l’allestimento di un ambiente del palazzo dei Santi Apostoli. 



L’IMMAGINE DELLE STIMMATE   199 

 

Il successivo intervento della dottoressa Marta Vitullo (Università degli 
Studi di Macerata), Uno spazio «di pubblica utilità»: il convento di Santa Maria del 
Gesù a Francavilla al Mare prima e dopo l’acquisizione di Francesco Paolo Michetti, 
ha esaminato la conversione dell’insediamento francescano osservante di 
Francavilla al potente crocevia culturale quale era il Cenacolo michettiano, 
delineando, inoltre, notizie sulle eminenze che ivi soggiornavano. 

Per mezzo di piattaforme online sono intervenuti i professori Massi-
mo Ferrario e Laura Facchin (Università degli Studi dell’Insubria) con 
una relazione su San Francesco nel pensiero artistico di Corrado Mezzana e Pietro 
D’Achiardi fra gli anni Trenta e Quaranta del Novecento, indagando la figura-
zione del Poverello in opere ascrivibili entro una poetica di ritorno 
all’ordine tangente un rilancio dei primitivi accolto dai pittori e condiviso 
dai coevi critici. 

Sempre all’insegna della storia dell’arte contemporanea è stata 
l’interessante ricerca eseguita dalla dottoressa Elisa Coletta (Sapienza 
Università di Roma), la quale ha indagato La ferita stigmatizzata di Gina 
Pane. È stato analizzato un segmento della produzione della performance 
artist – orientata, tra gli anni Settanta e Ottanta del secolo scorso, verso la 
trasposizione dell’esperienza dei martiri cristiani – affine al campo se-
mantico delle ferite francescane per mezzo del linguaggio del dolore cor-
porale e non solo. Acme della ricerca è la rappresentazione del processo 
di “disincarnazione” – espresso sotto forma di climax tramite i materiali 
dei supporti – nelle plurime versioni dell’opera Saint François trois fois aux 
blessures stigmatisé e in La chair ressuscitée. 

Il contributo conclusivo del convegno è spettato alle curatrici dello 
stesso, le quali hanno presentato una ricostruzione storica squisitamente 
interdisciplinare A partire dal VII centenario (1224-1924): note di ricerca fra 
testo, illustrazione e museo. La relazione delle professoresse Monica Bocchet-
ta (Università degli Studi di Messina) e Caterina Paparello (Ca’ Foscari, 
Università di Venezia) – animata dal manifesto obbiettivo didattico di af-
fidare la prosecuzione delle ricerche da loro sviluppate nelle mani di gio-
vani proseliti – ha riguardato il museo otto e novecentesco per quanto 
concerne la ricorrenza del centenario francescano – in un contesto stori-
co segnato da musei versati alla costruzione di un’identità nazionale e 
all’insegna di valori laici e risorgimentali, a fianco di un’endemica religio-
sità, la cui convivenza è intercettabile nelle due esposizioni torinesi del 
1898, ovvero l’Esposizione nazionale commemorante «l’anno cinquante-



200   ALESSANDRO SARTI 

 

simo della largizione dello Statuto»1 e la Mostra di Arte Sacra e dei Cen-
tenari religiosi, amministrativamente distinte ma fisicamente interconnes-
se –, il processo di politicizzazione della cultura francescana operato dal 
regime fascista e l’editoria francescana vitalizzata dalla spinta propulsatri-
ce dell’opera di Paul Sabatier. Istituitosi alla fine del secolo XIX il dibatti-
to inerente alla cosiddetta questione francescana emersero – in particola-
re a ridosso degli scorsi centenari – un vasto florilegio di pubblicazioni, 
tra cui si ricordano le opere di Vittorino Facchinetti in materia di icono-
grafia francescana. 

Termine ultimo della giornata di sabato è stata la tavola rotonda alla 
quale hanno partecipato, orientati verso l’indicazione di potenziali e ine-
dite prospettive di ricerca scaturite dalle stimolanti relazioni, i professori 
Patrizia Dragoni, Giovanni Maria Fara, Matteo Mazzalupi, Luca Pezzuto 
e p. Lorenzo Turchi. 

 
1 Guida ufficiale della Esposizione nazionale e della Mostra di Arte Sacra, Torino 1898, p. 19. 



F. Nocco, Laboratorio estivo “Avviamento all’edizione di sermoni basso medievali: il Quaresimale di 
Giacomo della Marca” (I e II edizione)  / Summer workshop “Introduction to the editing of early me-

dieval sermons: Giacomo della Marca’s Quaresimale” (1st and 2nd editions)  
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4793 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.201-207 

Laboratorio estivo “Avviamento 
all’edizione di sermoni basso medievali: 
il Quaresimale di Giacomo della Marca” 
(I e II edizione) 

 

Francesco Nocco 

Sono trascorsi quasi cinquant’anni da quando padre Renato Lioi – re-
ligioso della Provincia toscana di San Francesco Stimmatizzato dei Frati 
Minori, ma originario della Basilicata – nel 1978 dava alle stampe in tre 
volumi (il quarto, pubblicato come Supplemento, vide la luce nel 1982) i 
sermones dominicales di Giacomo della Marca, il notissimo francescano os-
servante nato a Monteprandone (AP) nel 1393 e “nato al cielo” a Napoli 
nel 1476: nel 2026 cadranno quindi i cinquecentocinquant’anni dalla 
morte, nonché i trecento anni dalla canonizzazione, quest’ultima celebra-
ta a Roma il 10 dicembre 1726 da papa Benedetto XIII. 

I due anniversari appena citati, soprattutto il terzo centenario 
dell’iscrizione del Monteprandonese all’albo dei santi, hanno rappresentato 
per il Centro Studi S. Giacomo della Marca (inaugurato ufficialmente nel 
2009) una felice cornice per focalizzare ancora una volta l’attenzione sul 
secondo corpus letterario – rimasto invece inedito – del frate piceno, ovve-
ro la raccolta dei sermones Quadragesimales, le prediche tenute durante quelle 
settimane del periodo liturgico precedenti alla ricorrenza della Pasqua. 

In realtà il proposito di disporre della trascrizione (e della traduzione) 
del Quaresimale giacomiano circolava già da più di un decennio, anelito 
in corde del primo direttore del Centro Studi S. Giacomo della Marca, pa-
dre Marco Buccolini, confluito poi tra i desiderata del secondo direttore, 
padre Lorenzo Turchi, al quale si deve nel 2023 l’idea di un articolato 
progetto che ha poi visto la creazione di una rete di Enti, tra i quali, in 
primis, il Centro Studi S. Rosa da Viterbo, l’Università di Macerata (Di-



202   FRANCESCO NOCCO 

 

partimento di Studi Umanistici - Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Fi-
losofia), l’Istituto Francescano di Spiritualità della Pontificia Università 
Antonianum e la Biblioteca Archivio Pinacoteca “S. Giacomo della Mar-
ca” dei Frati Minori delle Marche. 

Tutte le menzionate Istituzioni – insieme al Centro Culturale Aracoeli 
della Provincia di S. Bonaventura dei Frati Minori (Abruzzo e Lazio), alla 
SPeS (Scuola di Paleografia e Storia del Centro Studi S. Rosa da Viterbo) 
e alla Provincia Picena dei Frati Minori delle Marche – hanno dialogato 
in un proficuo tavolo di confronto, dando vita alla proposta di un lavoro 
di edizione in itinere, coordinato da chi scrive e da Filippo Sedda e Loren-
zo Turchi, con il comitato scientifico costituito da Attilio Bartoli Langeli, 
Maria Grazia Bistoni Grilli Cicilioni, Alvaro Cacciotti, Maela Carletti, 
Pietro Delcorno, Eleonora Lombardo, Steven McMichael e Letizia Pelle-
grini, nonché dagli stessi Nocco, Sedda e Turchi. 

Fondamentale si è rivelato il contributo finanziario della Regione 
Marche, che ha offerto la possibilità di pensare a due edizioni (nel 2024 e 
nel 2025) di un laboratorio estivo in presenza, a seguito di un bando di 
ammissione – predisposto in forma di call, reso fruibile in internet dal 
marzo del 2024 – finalizzato a far nascere un gruppo di giovani studiosi 
già in possesso di ottime conoscenze e competenze di lingua latina e di 
paleografia interessato a lavorare concretamente sul Quaresimale di Gia-
como della Marca, affiancando alla parte pratica alcune lezioni teoriche, 
con lo scopo di introdurre alle tecniche, ai metodi e alla cultura 
dell’edizione e traduzione dei sermoni del XV secolo. 

Formata l’équipe operativa, dal 9 al 14 giugno 2024 si è tenuto a Viter-
bo, presso i locali della rinnovata accoglienza del monastero di Santa Ro-
sa, il primo appuntamento del laboratorio, con un programma giornalie-
ro abbastanza ritmato, ovvero relazioni alla mattina e attività di trascri-
zione nel pomeriggio; la quotidiana condivisione dei pasti e il tempo de-
dicato alle pause hanno permesso al gruppo di affiatarsi meglio, non tra-
lasciando inoltre occasioni di visite guidate volte alla conoscenza di alcu-
ni luoghi della città di Viterbo. 

Nello specifico la prima mattinata ha visto l’introduzione generale cu-
rata da padre Lorenzo Turchi, il quale ha proposto un intervento dal tito-
lo Il sermo modernus. Lo sviluppo del sermo modernus: schema e contenuto. 
Dai primi “principi teorici” alla predicazione di Bernardino da Siena e Giacomo del-
la Marca; a seguire chi scrive ha offerto una panoramica sui manoscritti 



LABORATORIO ESTIVO   203 

 

che tramandano i sermones Quadragesimales del Monteprandonese, soffer-
mandosi sulla scrittura dei copisti e sottoponendo casi pratici di lettura e 
traduzione di passi del Quaresimale; last but not least la lectio di Attilio Bar-
toli Langeli – rinomato paleografo e diplomatista, nonché presidente del 
Centro Studi S. Rosa da Viterbo –, che ha permesso di inquadrare, con 
un taglio eminentemente filologico, le problematiche legate ai concetti di 
“trascrizione” e di “edizione”, suggerendo ipotesi di lavoro su determina-
te questioni testuali. 

Nella seconda mattinata si è tenuta la prima escursione prevista dal 
programma, ovvero la visita alla chiesa e al convento della Santissima 
Trinità degli Agostiniani di Viterbo: guidato da padre Rocco Ronzani 
(che da lì a poche settimane avrebbe ricevuto la nomina a prefetto 
dell’Archivio Apostolico Vaticano), il gruppo è stato introdotto alla storia 
e al patrimonio artistico del complesso monumentale, avendo poi il privi-
legio di essere accolto nell’Archivio della Provincia Agostiniana d’Italia, 
nonché nella Biblioteca centrale dell’Ordine, e di ascoltare la relazione di 
padre Ronzani, un interessante excursus sui punti di contatto e scambi re-
ciproci tra l’universo agostiniano e quello dell’Osservanza francescana, 
con Giacomo della Marca che avrebbe avuto un ruolo non da poco nel 
cammino spirituale di Rita da Cascia, poiché secondo una fonte del XVII 
secolo la futura santa, ascoltando un sermone quaresimale del frate pice-
no sulle trentaquattro spine della corona di Gesù Cristo, desiderò il se-
gno mistico della ferita sulla fronte (un aculeo della corona) come parte-
cipazione alle sofferenze del Figlio di Dio. 

La terza mattinata ha avuto come protagonisti Letizia Pellegrini e Fi-
lippo Sedda, i quali hanno presentato due argomenti tra loro molto di-
versi e allo stesso tempo estremamente utili alla comprensione della ser-
monistica di età bassomedievale (e non solo): la docente di origine umbra 
ha passato in rassegna le vicende storiche dell’Osservanza, puntando la 
lente di ingrandimento sugli aspetti della predicazione e della vita missio-
naria dei più noti esponenti del citato movimento francescano, non 
omettendo i momenti di tensione e i contrasti all’interno dei fratres de fa-
milia; lo studioso di origine sarda ha condotto il gruppo in un itinerario 
tra le fonti attestate nei sermoni, muovendosi da quelle di natura biblica a 
quelle, decisamente più difficili da individuare, di origine patristica e ca-
nonistica, soffermandosi sulle modalità di reperimento delle citazioni at-



204   FRANCESCO NOCCO 

 

traverso l’uso di bibliografia a stampa e risorse in rete, mostrando vari 
esempi e strategie da adottare nei singoli casi. 

Nelle altre mattinate, così come nei pomeriggi dal 10 al 13 giugno, tut-
to il tempo è stato dedicato alla parte pratica, lavorando direttamente sul-
le riproduzioni del Quaresimale del Monteprandonese, nei tre testimoni 
completi giunti sino a noi. Come è noto agli studiosi del Marchigiano, in-
fatti, il corpus dei sermones Quadragesimales è tràdito da tre manoscritti quat-
trocenteschi, coevi quindi alla redazione dell’opera, databile tra gli anni 
Trenta e gli anni Quaranta del XV secolo: il primo esemplare, studiato 
nel 1953 da padre Dionisio Pacetti, è conservato a Roma, presso la Bi-
blioteca Angelica (ms. 187); il secondo, attentamente esaminato da padre 
Renato Lioi nel 1961, è custodito dalla Biblioteca Comunale di Foligno 
(ms. A-9-1-11); il terzo, rinvenuto da padre Ottokar Bonmann – scrupo-
loso lettore delle carte di Florio Banfi (pseudonimo di Ladislao Holik-
Barabas) –, si trova presso la Biblioteca Apostolica Vaticana (Vat. lat. 
7642) e nel 1970 è stato oggetto di un articolo pubblicato da padre Dio-
nisio Lasić nella rivista Archivum Franciscanum Historicum. 

Le attività pomeridiane sono consistite nella lettura e trascrizione di 
uno dei sermones Quadragesimales, la predica assegnata dal frate piceno alla 
quinta domenica di Quaresima (dominica de Passione), ovvero il De ludo: cia-
scun partecipante ha lavorato sia individualmente sia, nell’avvicendarsi 
delle giornate, in coppia, provvedendo anche alla traduzione e al ricono-
scimento delle fonti citate dal Monteprandonese; la verifica quotidiana in 
comune – sotto l’egida di chi scrive, di Filippo Sedda e di Lorenzo Tur-
chi – si è rivelata altamente formativa per confrontarsi e affinare compe-
tenze e capacità. 

La prima edizione del laboratorio viterbese non si poteva chiudere 
senza la visita della chiesa e del monastero di Santa Rosa: alcuni degli 
ambienti di quest’ultimo sono stati presentati da chi scrive e da Filippo 
Sedda spostandosi fisicamente insieme al gruppo di lavoro negli spazi un 
tempo utilizzati dalle suore (sala del Capitolo, refettorio del Seicento, 
vecchio refettorio quattrocentesco e annesse antiche cucine, sede 
dell’istituendo Museo della quotidianità), terminando con la Biblioteca 
della Federazione delle Clarisse Urbaniste d’Italia, al primo piano del 
monastero, e la guida, curata da Eleonora Rava, all’Archivio Generale 
della medesima Federazione, opportunità per gustare con gli occhi i teso-
ri più antichi e più importanti del patrimonio documentario conservato in 



LABORATORIO ESTIVO   205 

 

loco, a partire dal fondo membranaceo che annovera testimonianze sin dal 
XIII secolo. 

Una breve escursione per i vicoli più caratteristici del centro storico di 
Viterbo ha permesso, infine, di restituire ai partecipanti, almeno a grandi 
linee, l’immagine medievale della Città dei papi, includendo inoltre una 
visita alla Biblioteca e all’Archivio Generale Federazione Clarisse Santa 
Giacinta Marescotti, Istituti culturali con sede ugualmente a Viterbo (dal 
2025 trasferiti ad Anagni): chi scrive ha mostrato alcuni libri antichi tra i 
più notevoli custoditi dalla Biblioteca, facendo convergere l’attenzione su 
vari documenti dell’Archivio, tra cui un cabreo del XVII secolo, ricca-
mente decorato, proveniente dall’antico monastero clariano di San Lo-
renzo in Panisperna a Roma. 

La conclusione del laboratorio si è rivelata, in realtà, una linea di par-
tenza: come segnalato già nella call, il gruppo di lavoro è stato invitato a 
proseguire l’attività di trascrizione e traduzione dei sermones Quadragesima-
les giacomiani mediante degli appuntamenti on-line (uno al mese), ini-
ziando da novembre 2024; le risposte sono state positive, perché tutti 
hanno espresso la volontà di continuare l’esperienza, scegliendo di con-
centrarsi su un singolo sermone, identificato in base a personali interessi 
verso determinate tematiche (ad esempio i sortilegi, le superstizioni, le 
vanità delle donne, il Nome di Gesù, il Purgatorio, ecc.). 

Dal 15 novembre 2024 al 20 giugno 2025 si sono tenuti otto incontri 
da remoto che hanno offerto l’occasione, affidata di volta in volta a uno 
dei membri del gruppo di lavoro, di presentare il sermone scelto in pre-
cedenza (naturalmente dopo avervi dedicato congruo studio personale), 
soffermandosi su questioni filologiche (ad esempio gli aspetti meno sem-
plici della traditio) o su snodi più difficoltosi della traduzione; tre di questi 
appuntamenti on-line hanno visto la partecipazione di Maria Grazia Bi-
stoni Grilli Cicilioni (gennaio 2025), Pietro Delcorno (aprile del 2025) ed 
Eleonora Lombardo (giugno 2025), studiosi che si sono resi disponibili 
con i loro interventi a condividere itinerari di ricerca sulla produzione 
sermonistica tra Medioevo ed età umanistica, arricchendo di gran lunga il 
bagaglio culturale di ciascuno. 

Nei giorni dal 6 al 10 luglio 2025 l’esperienza residenziale a Viterbo si 
è ripetuta con la seconda edizione del laboratorio estivo: al gruppo “della 
prima ora” si è affiancato un nuovo nucleo di giovani studiosi, che ha 
saputo integrarsi alla perfezione, recuperando tutto il percorso antece-



206   FRANCESCO NOCCO 

 

dente e facendosi promotore di nuove istanze ed energie. La circostanza 
ha richiesto ai coordinatori Nocco, Sedda e Turchi di richiamare con al-
cune lezioni i punti chiave, passando dallo status quaestionis della tradizio-
ne manoscritta del Quaresimale giacomiano alle norme adottate per la 
trascrizione, con un approfondimento sugli apparati e le fonti. 

Ospite del laboratorio è stato Michele Camaioni, che nella mattinata 
dell’8 luglio ha tenuto un coinvolgente intervento dal titolo La predicazione 
francescana nell’Italia della prima età moderna, soffermandosi, dal punto di vi-
sta prettamente storico, sulla fortuna della praedicatio e dei praedicatores nei 
circuiti cittadini e rurali tra XV e XVI secolo. Le altre giornate del labora-
torio sono state incentrate, in maniera esclusiva, sulla parte pratica, vol-
gendo tutta l’attenzione al lavoro personale e di gruppo, condividendo 
con i coordinatori dubbi e passaggi meno chiari. 

Anche la seconda edizione del laboratorio ha conosciuto una continuità 
ben oltre l’appuntamento estivo: si è pensato di riprendere gli incontri on-
line per proseguire nello studio dei sermones Quadragesimales del frate piceno, 
con un impegno anche nella divulgazione dei primi risultati. In merito 
all’attività da remoto si sono tenuti sino a oggi (dicembre 2025) tre colle-
gamenti su piattaforma, con buoni e proficui frutti; per quanto riguarda la 
condivisione dei primi esiti il Centro Studi S. Giacomo della Marca ha or-
ganizzato una Giornata in presenza a Monteprandone, con la collabora-
zione della Biblioteca Archivio Pinacoteca “S. Giacomo della Marca” dei 
Frati Minori delle Marche e della Provincia Picena dei Frati Minori delle 
Marche, avendo come partner la Regione Marche, la Provincia di Ascoli Pi-
ceno e il Comune di Monteprandone, nonché la Banca del Piceno. 

La manifestazione, dal titolo Pubblicare il Quaresimale di san Giacomo, si è 
svolta il 29 novembre 2025 e ha voluto comunicare ai non addetti ai la-
vori l’esperienza del 2024 e del 2025 dei laboratori viterbesi, dando pic-
cole anticipazioni sui temi approfonditi dai singoli giovani studiosi. Dopo 
i saluti di rito, la parola è passata a padre Lorenzo Turchi, che ha intro-
dotto i presenti alla mattinata con una relazione dal titolo “Sicut stella ma-
tutina”: la predicazione di Giacomo alla scuola di Bernardino, cedendo poi il te-
stimone a chi scrive, il quale si è soffermato su L’edizione del Quaresimale: 
aspetti e curiosità. Il fulcro dell’incontro sono state le relazioni di due dei 
partecipanti al laboratorio, Anna Crescimbeni e Marco Carobbio, i quali 
hanno rispettivamente parlato su un sermone quaresimale sul Nome di 



LABORATORIO ESTIVO   207 

 

Gesù e sulla predica De restitutionibus, quest’ultima molto articolata nella 
forma e dai contenuti decisamente non semplici. 

Non meno interessante la relazione che ha chiuso la Giornata di studi, 
ovvero un focus sul mondo della miniatura in relazione ai libri del Monte-
prandonese: Alessandro Sarti ha proposto l’intervento dal titolo Rinasci-
mento in punta di pennello: una nuova acquisizione per il corpus della miniatura 
marchigiana: il ms. 29 della Biblioteca storico-francescana e picena “San Giacomo 
della Marca”, offrendo concretamente testimonianza di quanto ci sia an-
cora da studiare e approfondire in merito al Santo, leitmotiv che non si 
può che ribadire anche per la sua produzione letteraria, nella quale i ser-
mones Quadragesimales rivestono una importanza, come si è potuto consta-
tare, non da poco. 





D. Priori, In ricordo di padre Nazzareno Mariani (1928-2024) / In memory of Father Nazzareno Ma-
riani (1928–2024) 

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4216 

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.209-211 

In ricordo di padre Nazzareno Mariani 
(1928-2024) 

 

Domenico Priori 

Nazzareno Mariani nacque ad Ascoli Piceno il 20 marzo 1928. Fin da 
bambino, insieme ai fratelli Pietro e Carlo, abbracciò la vita religiosa, en-
trando nei collegi serafici di Potenza Picena e Forano (MC). Vestì l’abito 
francescano l’8 settembre 1943 ed emise la professione solenne dei voti il 
4 ottobre 1950. Il 1° luglio dell’anno successivo fu ordinato sacerdote a 
Matelica (MC). Dopo gli studi teologici a Falconara M.ma (AN) si trasfe-
rì a Milano presso l’Università Cattolica del S. Cuore per compiere gli 
studi di Filosofia. Il 18 febbraio 1960 discusse la tesi dal titolo L’Uomo e 
la conoscenza in Francesco delle Marche OFM (sec. XIV) con uno studio biografico, 
relatrice Sofia Vanni Rovighi e controrelatori p. Efrem Bettoni ofm e 
Gustavo Bontadini. 

«L’opera filosofica di Francesco delle Marche è completamente inedi-
ta. Ciò lungi dal provare la scarsa importanza dell’Autore, si può definire 
una vera ingiustizia verso questo Dottore francescano che, di giorno in 
giorno, appare più interessante ed originale». Questo l’incipit della sua te-
si da cui si intravede subito la passione che anima padre Mariani. In que-
sto primo lavoro ha affrontato due aspetti particolari dell’opera di Fran-
cesco: il problema metafisico dell’uomo e il problema della conoscenza. 
Alla trattazione filosofica padre Mariani ha premesso una ricerca appro-
fondita della biografia dell’autore giustificata «con il fatto che, nella vita 
di Francesco d’Ascoli, tutto è ancora fluido e malcerto, cominciando dal-
la sua identificazione, e le notizie, rare e lacunose, giacciono sparse nei 
più svariati documenti». In appendice riporta quattro questioni servendo-
si dello studio di diversi manoscritti premettendo che «Nostro intento 
non era tentare una edizione critica dell’opera di Francesco d’Ascoli, ma 
solo di usare per la nostra indagine un testo attendibile». 



210   DOMENICO PRIORI 

 

Pensiamo sia doveroso riportare le righe conclusive della tesi di padre 
Mariani: «La nostra opinione è che Francesco d’Ascoli fu un pensatore 
originale, ma quale che sia stato il nostro lavoro per lumeggiare e giustifi-
care questo asserto, confidiamo che esso apporti un sia pur minimo con-
tributo alla conoscenza di un Francescano che ci sembra meritevole di 
ricordo non solo nella storia del suo Ordine, ma anche nella storia della 
Filosofia. Personalmente gli siamo grati perché, nella intima comunione 
di spirito protrattasi per qualche anno, ci ha insegnato, pur dietro 
l’anonimo e freddo rigore dei sillogismi, ad amare la verità e a ricercarla 
sempre e dovunque». 

Dopo la laurea Mariani torna nelle Marche e inizia ad insegnare nelle 
scuole medie e negli istituti di scuola secondaria delle province di Anco-
na, Macerata e Ascoli Piceno.  

In seguito, dal 1984 al 1987, sarà ad Assisi come vicedirettore della ca-
sa di ospitalità religiosa Il Cenacolo Francescano; dal 1987 al 1992 sarà a 
Roma presso la Segreteria di Stato, dove si occuperà di traduzioni in lati-
no, e dal 1992 al 1996 sarà nel convento di Grottaferrata come guardia-
no. Fu successivamente Cappellano dell’Opera P. Guido ad Ancona (1996-
1997), poi trasferito presso S. Francesco a Ripa a Roma (1997-1998) e di 
nuovo ad Ancona presso S. Giovanni Battista (1998-1999). Proprio in 
quest’ultimo periodo riprenderà lo studio di Francesco delle Marche o di 
Ascoli che aveva affrontato con successo nella sua tesi di laurea.  

Nella primavera del 2000 incontrerà alcuni cittadini di Appignano del 
Tronto (AP), paese natale di Francesco d’Ascoli, e da qui nascerà l’idea di 
creare un Centro studi dedicato al teologo e di organizzare un convegno 
annuale attorno alla sua figura e alla sua opera. 

Il 26 e 27 maggio 2001 si svolse ad Appignano del Tronto il I Conve-
gno Internazionale su Francesco d’Appignano: il breve tempo intercorso 
tra la nascita del Centro e la realizzazione del Convegno testimonia 
l’immediato interesse suscitato da padre Mariani negli appignanesi per il 
loro compaesano vissuto a cavallo del XIII e XIV secolo. Padre Mariani 
non si sottrasse alla richiesta di dettare le parole che sono incise nella la-
pide posta sulla piazza principale del piccolo paese del Piceno.  

 
 
 
 



IN RICORDO DI PADRE NAZZARENO MARIANI (1928-2024)   211 

 

APPIGNANO DEL TRONTO 
CHE VERSO LA FINE DEL SECOLO XIII 

DIEDE I NATALI A 
FRANCESCO D’APPIGNANO 

SEGUACE DI S. FRANCESCO D’ASSISI 
ILLUSTRE MAESTRO DI FILOSOFIA E TEOLOGIA A PARIGI 

IN TEMPI CALAMITOSI E DIFFICILI 
OGGI 

DOPO LUNGO OBLIO CON RINNOVATA FIEREZZA 
FACENDO AMMENDA DELLA PASSATA INCURIA 

IN OCCASIONE DEL I CONVEGNO 
DEDICATO ALLA VITA E ALLA DOTTRINA 

DI QUESO SUO FIGLIO 
LO INDICA AI CITTADINI 

E A QUANTI VORRANNO IMITARNE 
LA FORTEZZA DI CARATTERE E L’AMORE PER LA SCIENZA 

ESEMPIO DI UMANA RESISTENZA 
E DI OSSEQUIO ALLA VERITÀ 

CHE RENDE LIBERI 
XXVI – V – MMI 

 
Durante il I Convegno, nel maggio del 2001, è stata conferita a Padre 

Mariani la cittadinanza onoraria di Appignano del Tronto. Inoltre, tra il 
1999 e il 2002, Nazzareno Mariani sarà di nuovo a Roma, a S. Francesco a 
Ripa e, dopo un breve ritorno a Grottammare (AP), verrà inviato a Grotta-
ferrata per dedicarsi alla pubblicazione dei suoi lavori su Francesco di Ap-
pignano. Dal 2008, quando il Collegio di Grottaferrata fu spostato a S. Isi-
doro a Roma, padre Mariani si trasferì con esso, continuando la cura delle 
sue pubblicazioni. Nel 2020 Mariani tornò definitamente ad Ascoli Piceno, 
presso il Cuore Immacolato di Maria. A seguito di una caduta verrà opera-
to: l’Ospedale di Ascoli e la vicina Casa di Cura S. Giuseppe saranno le sue 
ultime tappe terrene, prima dell’incontro con sorella morte avvenuto il 23 
gennaio 2024 alle ore 23:30. 

La biblioteca personale di padre Nazzareno Mariani, seguendo la sua vo-
lontà, è stata donata alla BAP – Biblioteca storico francescana e picena di 
Falconara M.ma, dove attualmente è custodita, per essere fonte di ricerca e 
studio per coloro che si accosteranno ai temi che hanno animato la sua vita. 





 

 

 

 

Schede 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.XX-XX 

Storia di Ascoli, II: Il Medioevo, a cura di R. Lambertini, G. Pinto e A. 
Rigon, Lìbrati, Ascoli Piceno 2024, 695 pp. 

 
La collana “Storia di Ascoli”, pubblicata da Librati editore per volontà 

dell’Istituto Superiore di Studi Medievali “Cecco d’Ascoli”, si arricchisce 
di un nuovo volume. Infatti, dopo aver dedicato il primo capitolo 
all’approfondimento dell’epoca preromana e romana della città, in questo 
secondo atto l’attenzione viene spostata verso l’età medievale. L’Istituto 
Superiore di Studi Medievali “Cecco d’Ascoli” continua quindi nella sua 
lodevole attività di studio e valorizzazione della storia della città di Ascoli 
Piceno mediante un ulteriore e importante tassello. Un tassello che mira 
a illustrare quella che viene considerata “l’età d’oro” della città, com’è de-
finita dai curatori del volume, e che ne ha maggiormente caratterizzato la 
fisionomia nel passato ma anche nel presente, viste le innumerevoli trac-
ce ricollegabili al Medioevo e ancora oggi visibili. Il volume è stato pre-
sentato il 1° marzo 2025 presso la Sala della Ragione del Palazzo dei Ca-
pitani di Ascoli Piceno. L’incontro, presieduto dal Presidente dell’Istituto 
Prof. Arturo Verna, si è aperto con i saluti da parte di alcuni rappresen-
tanti delle istituzioni e degli enti che hanno contribuito attivamente e in 
vario modo alla realizzazione del volume. La parte centrale dell’evento è 
stata occupata dalla relazione del Prof. Duccio Balestracci che ha eviden-
ziato i punti salienti e i concetti fondamentali di un volume molto etero-
geneo a livello di contenuti e discipline coinvolte. Un intervento, quindi, 
che non solo ha offerto al pubblico una panoramica a livello contenuti-
stico ma che ha rappresentato un momento di riflessione sulle caratteri-
stiche e l’evoluzione della città in un determinato periodo storico. Sono 
intervenuti quindi anche i tre curatori del volume. Il Prof. Roberto Lam-
bertini ha rimarcato la volontà e gli sforzi sostenuti da tutti i soggetti 
coinvolti affinché, nonostante le varie difficoltà incontrate, si arrivasse 
alla realizzazione definitiva del volume. Inoltre, ha rimarcato come 
l’approfondimento della storia della città di Ascoli consente in generale 
anche una migliore comprensione del Medioevo italiano e non solo. Il 
Prof. Giuliano Pinto, ripercorrendo il suo pluriennale interesse per la sto-
ria della città, ha sottolineato il ruolo importante occupato dalla città di 
Ascoli nel contesto della storia bassomedievale italiana ed europea. Infi-
ne, il Prof. Antonio Rigon ha ricostruito le tappe che hanno portato 
all’ideazione e alla progettazione della collana e ha ribadito la rilevanza 



216   SCHEDE 

della Storia in termini di conoscenza, cultura, identità, riflessione e incon-
tro di punti di vista differenti.  

L’obiettivo del volume è subito esplicitato dai curatori: dare vita a 
un’opera che non rimanga confinata all’interno di un ristretto gruppo di 
specialisti dei vari settori ma che, al contrario, possa veramente definirsi 
“di alta divulgazione” incontrando un pubblico più ampio e mantenendo 
comunque un alto livello di scientificità. L’approccio con il quale rag-
giungere questo obiettivo si basa su un’indagine globale della storia me-
dievale della città e che prende quindi in considerazione i vari aspetti del-
la vita cittadina. I contributi si presentano perciò non come singoli ele-
menti ma come tessere che nel loro insieme restituiscono un disegno 
unitario del periodo medievale della città, valorizzandone così tutte le 
componenti. Un progetto lodevole quanto difficile quello di compendia-
re in forma chiara ed esaustiva un periodo storico così ampio e che ri-
chiede un’approfondita conoscenza degli aspetti locali quanto 
un’adeguata visione d’insieme. Un tentativo però che risulta perfettamen-
te riuscito sotto tutti i punti di vista: contenutistico, formale ed estetico. 
Il volume si presenta infatti ricco ed eterogeneo a livello di contenuti, i 
quali non vengono illustrati come una semplice successione di eventi o 
un mero elenco di date e di fatti ma sono indagati in maniera critica e in-
seriti costantemente in un quadro generale. Inoltre, a livello formale, la 
struttura appare ben organizzata e in grado di agevolare l’esposizione dei 
singoli temi. Il volume è infatti suddiviso in tre grandi sezioni ed è inte-
ramente corredato da fotoriproduzioni di alta qualità che lo rendono a 
tutti gli effetti un “prodotto artigianale” di pregevole fattura e che, oltre 
al mero fattore estetico, hanno il merito di esaltare i contenuti presenti 
all’interno di ogni saggio.  

La prima di queste sezioni affronta in maniera diacronica vari aspetti 
legati alla realtà socio-politica ascolana, coprendo tutto il periodo com-
preso tra il Tardo Antico e il XV secolo. “Società”, “Istituzioni”, “Eco-
nomia” sono le tre parole chiave che costituiscono il titolo di questa se-
zione e che sintetizzano al meglio i diversi ambiti sui quali i saggi che se-
guono si concentrano. Silvia Maria Marengo (“Ascoli nel Tardo Antico”) 
inserisce la città di Ascoli all’interno di un quadro più ampio, che prende 
come punto di riferimento le trasformazioni che cambiano profonda-
mente l’intera penisola italiana e più in generale la società del tempo. Il 
contributo si apre perciò con una sintesi della condizione della città 



SCHEDE   217 

nell’epoca compresa tra Marco Aurelio e Aureliano e prosegue quindi 
con il periodo Tardo Antico, concentrandosi anche su alcuni aspetti ri-
guardanti il cristianesimo e la nascita della diocesi. Il periodo altomedie-
vale viene invece ricostruito da Francesco Borri (“L’Alto Medioevo”) che 
analizza le vicende principali della città legate ai vari regni e dominazioni. 
L’analisi è condotta anche mediante riferimenti sia allo sviluppo urbani-
stico della città sia ad alcune cariche che emergono dalle fonti e che rive-
lano importanti cambiamenti di fondo. Martina Cameli (“La città vesco-
vile. Secoli IX-XII”) ripercorre la parabola dell’episcopato ascolano, ca-
ratterizzato da un forte individualismo, contestualizzandolo all’interno 
della generale instabilità del particolarismo dell’area marchigiana così 
come in relazione al più ampio confronto tra Impero e Papato o alla na-
scita e allo sviluppo dell’istituzione comunale. Il tentativo, rispetto al pas-
sato, si basa su evidenze documentarie, specialmente privilegi imperiali, 
che consentono, perlomeno a partire dall’XI secolo, una maggiore cono-
scenza delle coordinate spazio-temporali caratterizzanti la diocesi ascola-
na, il dialogo con le due istituzioni universali, la convivenza con il na-
scente Comune ascolano e quindi il progressivo passaggio di testimone 
del potere a favore di quest’ultimo nel corso del XIII secolo. Adriana Ci-
pollini e Michele Picciolo (“La città del travertino. Lo sviluppo urbano 
secc. XI-inizio XVI”) illustrano le varie tappe dello sviluppo urbanistico 
di Ascoli in relazione ai vari fattori sociali, politici, demografici e architet-
tonici che nel corso dei secoli hanno plasmato la morfologia e l’assetto 
urbano della città, concentrandosi su aspetti quali la crescita demografica 
della città, la caratteristica e numerosa presenza di torri e l’evoluzione del 
tessuto urbano. I successivi quattro contributi mirano invece ad appro-
fondire gli aspetti socio-politici ed economici della città di Ascoli dal 
XIII secolo fino agli albori dell’età moderna. Francesco Pirani in 
“L’assetto politico-istituzionale: dal Comune alla perdita della “Libertas” 
(sec. XIII-inizio XVI)” propone una periodizzazione dell’evoluzione po-
litica della città di Ascoli. Nel saggio vengono evidenziate le trasforma-
zioni dell’assetto istituzionale della città e delle relative figure di riferi-
mento, contestualizzando fatti locali all’interno di un più vasto quadro 
generale che rimanda ai contrasti tra Papato e Impero e ai cambiamenti 
socio-economici che caratterizzano l’età medievale. Sono quindi delinea-
te alcune figure come quella del vescovo, l’ascesa e l’evoluzione 
dell’istituzione comunale, l’affermazione di regimi personali nel XIV se-



218   SCHEDE 

colo, i rapporti con il pontefice e la conferma di un istituto giuridico co-
me il vicariato. Si giunge quindi al XV secolo dove, alla serie di domina-
zioni esterne ad opera di signori-condottieri, segue un travagliato quadro 
politico caratterizzato da lotte di fazione per arrivare poi a una nuova 
forma di equilibrio imperniata sulla mediazione con il papa. Antonio Ri-
gon (“Esperienze signorili nel secolo XV: i Da Carrara”) approfondisce 
proprio una delle dominazioni “esterne” che riguardano la città di Ascoli 
nella prima metà del Quattrocento. In modo particolare l’autore si con-
centra sul dominio di Conte Da Carrara e, dopo averne tratteggiato il 
profilo, tenta, seppur nella scarsezza delle fonti a disposizione, di gettare 
nuova luce su questa esperienza politica attraverso la ricostruzione delle 
modalità di affermazione e delle caratteristiche principali. L’ambito eco-
nomico è invece affrontato da Giuliano Pinto in due diversi contributi 
che trattano rispettivamente gli aspetti legati in prevalenza alla dimensio-
ne cittadina (“Economia e Società nel Basso Medioevo I. L’economia cit-
tadina: mercatura e manifattura”) e a quella del territorio ascolano 
(“Economia e Società nel Basso Medioevo II. Il territorio della città”). 
Nel primo caso, viene ripercorsa dall’autore la parabola economica della 
città (dal XIII secolo fino ai primordi dell’età moderna) nella quale il 
punto più alto è individuato proprio a cavaliere tra XIII e XIV secolo. 
Vengono così descritte le caratteristiche e i cambiamenti dell’economia 
ascolana a forte vocazione manifatturiera e mercantile, sintetizzandone i 
punti di forza e le criticità, i momenti di sviluppo e di crisi, i rapporti 
commerciali ad ampio raggio con altre realtà. Nella seconda parte, Pinto 
descrive la conformazione del territorio posto sotto il controllo della città 
di Ascoli e i suoi limiti come, ad esempio, la disponibilità ridotta di risor-
se agricole e sintetizza gli aspetti socio-economici del contado. In questi 
due saggi i fattori economici si intrecciano continuamente con quelli più 
strettamente sociali e demografici, fornendo quindi una panoramica 
completa del dinamismo della città e del suo territorio. Luca Marcelli 
(“Istituzioni ecclesiastiche e vita religiosa”) delinea la struttura ecclesiasti-
ca della città di Ascoli e del suo territorio, articolando il tema mediante le 
presentazioni dettagliate delle varie realtà protagoniste nel corso del Me-
dioevo. Viene quindi descritta la diocesi, il capitolo cattedrale, i canonici 
e le varie esperienze cenobitiche così come si approfondisce la realtà del 
monachesimo femminile di Sant’Angelo Magno. Oltre a ciò, l’autore ri-
percorre l’affermazione e l’evoluzione degli Ordini mendicanti così come 



SCHEDE   219 

di varie forme eremitiche e di marginalità che, al contrario dei primi, ten-
dono progressivamente ad allontanarsi dal centro cittadino. Insomma, un 
saggio che fornisce al lettore le coordinate storiche e geografiche per 
orientarsi all’interno del mosaico formato dalle istituzioni ma anche dalle 
variegate forme in cui la vita religiosa riuscì ad esprimersi in questo conte-
sto.  

La sezione seguente (“Cultura e arti”) si apre con il saggio firmato da 
Roberto Lambertini (“La vita culturale: gli Ordini mendicanti e Cecco 
d’Ascoli”) che si concentra sui vari aspetti culturali collegati agli Ordini 
mendicanti presenti in città. La disamina prende in considerazione tutti e 
tre gli Ordini (Domenicani, Agostiniani e Francescani) e ne descrive i 
ruoli e le maggiori competenze di ognuno, mettendo in risalto la vita, 
l’attività svolta e le opere prodotte da alcuni profili legati alla città di 
Ascoli. Profili che, grazie alle loro vicende biografiche e all’importanza 
del proprio operato, spesso si affermano ben oltre i confini della città. 
Non poteva quindi mancare una ricostruzione della figura di Francesco 
Stabili, noto con il nome di Cecco d’Ascoli, del quale l’autore, ripercor-
rendone le tappe biografiche più importanti fino alla condanna a morte, 
illustra le opere e il pensiero filosofico che sottende ad esse. Manuela 
Martellini (“La vita culturale: umanisti e letterati del XV secolo”) aggiun-
ge un ulteriore e importante tassello nella descrizione della realtà ascola-
na dal punto di vista culturale restituendo, mediante il tratteggio di im-
portanti figure di letterati e umanisti originari di Ascoli, le potenzialità del 
contesto culturale cittadino. 

Ascoli quindi come centro dinamico a livello socio-economico, politi-
co e culturale nel corso del Medioevo ma allo stesso tempo una città rile-
vante anche dal punto di vista artistico e architettonico. Il contributo di 
Furio Cappelli (“Edilizia sacra e civile nell’Ascoli medievale”) indaga le 
trasformazioni architettoniche e i cambiamenti nell’organizzazione dello 
spazio urbano. La trattazione, sviluppata seguendo in parallelo i vari pe-
riodi che compongono l’età medievale, parte dalle basi paleocristiane e 
dall’istituzione di una sede episcopale all’interno delle città fino ad arriva-
re al romanico e al gotico e quindi all’attività di mastri e architetti lom-
bardi in pieno XV secolo. L’autore, mediante un costante ed efficace ri-
mando a luoghi ed edifici che testimoniano i vari cambiamenti, riesce a 
far percorrere mentalmente ma anche visivamente al lettore il lento pro-
cesso di stratificazione delle varie epoche e i segni indelebili che esse 



220   SCHEDE 

hanno lasciato in eredità. Stefano Papetti (“Appunti sulla pittura ad 
Ascoli Piceno tra XI e XV secolo”) compie una sintesi dell’evoluzione 
pittorica e figurativa della realtà ascolana. Evoluzione che prende in con-
siderazione i cambiamenti socio-economici, il protagonismo e le iniziati-
ve dei vari soggetti o ceti che permettono, in special modo dalla seconda 
metà del XIII secolo, una “fioritura pittorica” in città. Le opere d’arte si 
susseguono in un flusso continuo di dettagli ed espressività che catturano 
l’attenzione del lettore, facendolo immergere in un racconto a immagini 
che testimonia la vivacità artistica della città nel corso dei secoli, la varietà 
e originalità degli stili e delle rielaborazioni, la commistione tra influenze 
esterne e artisti locali. Anche per quanto riguarda le cosiddette “arti mi-
nori”, emerge il ruolo di primo piano della città di Ascoli. Il quadro gene-
rale in ambito artistico è infatti completato da Benedetta Montevecchi 
(“Le arti minori tra la fine del primo millennio e l’inizio del XVI secolo”) 
che passa in rassegna vari manufatti come preziosi frammenti di tessuto 
legati al culto di figure, reliquie fondamentali per la storia della città, pa-
liotti d’altare, opere d’arte d’oreficeria, reliquari e stauroteche. Una de-
scrizione che restituisce in maniera chiara i significati dei dettagli e delle 
rappresentazioni iconografiche e che al contempo permette al lettore di 
avere una panoramica sia in merito all’evoluzione dell’oreficeria ascolana 
nel corso dei secoli sia circa l’incontro di diversi stili e maestranze. Maria 
Elma Grelli (“Aspetti di vita cittadina. Secoli XIII-XV”) compie invece 
un vero e proprio viaggio nel tempo all’interno degli aspetti di vita quoti-
diana e più in generale nella mentalità degli ultimi secoli del Medioevo. Il 
lettore viene quindi condotto, quasi per mano, dentro i momenti fonda-
mentali della giornata e attraversa i luoghi principali della Ascoli tardo-
medievale. Istituzioni e luoghi, oggetti e prodotti, festività e usanze, ceti e 
persone che vengono tramandati dai documenti sembrano prendere 
forma in un variopinto affresco che unisce metodo storico e narrazione.  

L’Appendice del volume mostra le varie tipologie di fonti materiali 
che hanno costituito e costituiscono la base per la conoscenza della storia 
della città. Laura Ciotti (“Le fonti pubbliche e private nell’Archivio di 
Stato di Ascoli Piceno”) fornisce un quadro dettagliato delle fonti docu-
mentarie conservate presso l’Archivio di Stato di Ascoli Piceno e di tutte 
le relative informazioni. Queste riguardano, ad esempio, la tipologia dei 
fondi e la loro consistenza, le modalità di trasmissione e conservazione 
della documentazione, le caratteristiche contenutistiche ed estrinseche. 



SCHEDE   221 

Un saggio che scava nella memoria e nella storia archivistica della città e 
che ha il merito di rendere il lettore maggiormente consapevole delle tra-
sformazioni, in termini di conservazione archivistica, occorse durante le 
varie epoche storiche così come più in generale dell’importanza del pa-
trimonio documentario. Antonio Salvi (“Le iscrizioni cittadine”) rico-
struisce alcune tappe medievali di Ascoli grazie a una serie di iscrizioni 
poste sugli edifici religiosi e civili più importanti della città o in alcuni 
monumenti che si trovano all’interno di essi. Il lettore quindi, grazie alle 
esaurienti spiegazioni e alle opportune contestualizzazioni da parte 
dell’autore, percorre un vero e proprio itinerario fatto di riferimenti e te-
stimonianze riguardanti persone ed eventi della città di Ascoli nel corso 
del Medioevo. Adele Anna Amadio (“Il Medioevo nei Musei cittadini”) 
illustra i tesori custoditi all’interno dei vari musei cittadini (Pinacoteca 
Civica, Museo Diocesano, Museo dell’Alto Medioevo, Museo dell’Arte 
Ceramica), soffermandosi sui protagonisti e sulle fasi che hanno con-
traddistinto la nascita di ognuno di essi e quindi su alcuni oggetti e opere 
d’arte conservati. La lettura di questo contributo rende il lettore più con-
sapevole circa il patrimonio artistico conservato e mostra l’importanza di 
temi, quali la conservazione e la divulgazione, relativi a questa rete di mu-
sei. Infine, Andrea R. Staffa (“Da Castel Trosino ad Ascoli. Un contribu-
to archeologico alla storia della città e del territorio fra VI e VII secolo”) 
riassume le fasi e l’evoluzione della presenza longobarda nell’area com-
presa appunto tra Castel Trosino e Ascoli. Il saggio quindi ricostruisce le 
origini dello stanziamento dei Longobardi nell’area, ne indaga gli sviluppi 
e ne inserisce la dominazione locale all’interno di una rete più ampia di 
relazioni che coinvolge le varie realtà del territorio. I resti archeologici, 
come si può evincere dal titolo del contributo, supportano l’intera tratta-
zione e aiutano a comprendere meglio un periodo molto importante per 
la città di Ascoli e per l’intera area, caratterizzato da processi e trasforma-
zioni alla base delle successive tappe della città e del suo territorio.  

La “Storia di Ascoli. Il Medioevo” è dunque un volume che, grazie 
all’eterogeneità dei contenuti e all’interdisciplinarità, offre un quadro 
completo e approfondito della città di Ascoli lungo tutto il corso del Me-
dioevo. La compresenza di tante e differenti prospettive d’indagine non 
rende difficoltoso per il lettore tenere bene a mente una visione 
d’insieme ma, al contrario, è un’impostazione che, pur scendendo nel 
dettaglio dei singoli ambiti, ha il pregio di valorizzarli tutti all’interno di 



222   SCHEDE 

una visione globale dell’argomento. Il ritratto che emerge dalla lettura di 
questo libro è quello di una città dinamica e produttrice dal punto di vista 
economico, culturalmente e spiritualmente viva, ricca di esperienze poli-
tiche e istituzionali, punto d’incontro di popoli e polo d’attrazione artisti-
co. Si tratta di un periodo complesso, quello medievale, ma segnato per 
la città di Ascoli anche da uno sviluppo demografico e urbanistico, da un 
fermento culturale e spirituale, dall’intraprendenza dei settori manifattu-
rieri e dall’espansione commerciale, oltre che da sperimentazioni politi-
che di varia tipologia. Una città quindi che, con i suoi punti di forza e le 
sue criticità, assorbe e viene modellata dai grandi fenomeni storici, eco-
nomico-sociali e artistici ma che al contempo sembra quasi proporre di 
volta in volta una propria sintesi di questi grandi cambiamenti. Pertanto 
non è possibile classificare questo volume solo come un tributo a uno dei 
capitoli più rilevanti, a tratti tra i più floridi, della storia della città di 
Ascoli e del suo territorio. Esso infatti ha il merito di andare molto oltre 
perché fornisce al lettore una prospettiva diversa mediante la quale os-
servare la città stessa e il suo ruolo di primo piano occupato nel corso dei 
secoli. In conclusione, si tratta di un volume che si distingue, oltre che 
per l’elevata qualità dei saggi in esso contenuti, per la sua capacità di por-
re la città di Ascoli in una dimensione di più ampio respiro ovvero 
all’interno del fertile e dinamico mondo delle civitates marchigiane basso-
medievali e con una proiezione a carattere extraregionale ed europea. 

 
R. Lamponi 

 
 
A. Montefusco, Contestazione e pietà. Dissenso, memoria e devozione negli spi-

rituali francescani (XIII-XIV sec.), Edizioni Biblioteca Francescana, Milano 
2023 (Fonti e Ricerche, 34), 352 pp. 

 
Attraverso questo volume, Antonio Montefusco offre ai lettori 

l’opportunità di accedere a una raccolta organica di contributi che, in 
precedenza, erano stati da lui pubblicati separatamente. L’autore riunisce 
e rielabora tali studi con l’intento di fornire una visione globale e coeren-
te di un tema complesso: la costruzione dell’identità dissidente all’interno 
del mondo francescano tra la fine del XIII e l’inizio del XIV secolo. 



SCHEDE   223 

Il nucleo centrale dell’opera è rappresentato dall’analisi degli Spirituali, 
corrente minoritica che si distingue per la radicale interpretazione della 
Regola francescana e per la tensione verso una povertà assoluta. Monte-
fusco indaga come questi gruppi abbiano elaborato una memoria alterna-
tiva rispetto alla narrazione ufficiale dell’Ordine, sviluppando strategie 
testuali e pratiche devozionali che non solo esprimono dissenso, ma con-
tribuiscono alla formazione di una cultura spirituale autonoma. 

Il volume, dunque, non si limita a riproporre i singoli saggi, ma li inte-
gra in un quadro interpretativo unitario, capace di restituire la complessi-
tà di un fenomeno che coinvolge dinamiche religiose, politiche e lettera-
rie. Tale operazione consente di cogliere la pluralità di voci e di esperien-
ze che compongono il panorama francescano del tempo, offrendo al let-
tore strumenti per comprendere come la contestazione e la pietà si siano 
intrecciate nella definizione di un’identità spirituale alternativa. 

Questo progetto di riedizione viene illustrato dallo stesso autore nella 
Nota al testo iniziale (pp. 5-6), che fornisce riferimenti sull’origine dei 
contributi e sul tipo di intervento apportato. Ne deriva che i capitoli 2, 4 
e 5 sono ripresentati nella versione originale, mentre i capitoli 1 e 3 rap-
presentano una traduzione dal francese. Più evidenti risultano essere, in-
vece, gli interventi sulle restanti sezioni, parte delle quali è stata rivista 
sulla base della bibliografia più recente che ha permesso di apportare al-
cune rettifiche, mentre i capitoli finali sono parzialmente inediti, in quan-
to nascono dalla riorganizzazione e rielaborazione dei risultati di varie ri-
cerche, già pubblicate in contesti e momenti diversi, che trovano in que-
sto volume una nuova veste aggiornata e più strutturata. 

I saggi raccolti concentrano l’attenzione sulle figure centrali del movi-
mento spirituale francescano quali, nell’ordine di presentazione nel testo, 
Angelo Clareno (cap. 1), Iacopone da Todi (capitoli 2, 3, 4, 5), Ubertino da 
Casale (capitolo 6), Pietro di Giovanni Olivi (capitoli 7, 8, 9), cui si affianca 
l’analisi di testi devozionali legati all’esperienza dissidente (capitolo 10). 

Nel volume, Montefusco evidenzia con particolare forza la posizione 
di Angelo Clareno, presentandolo come uno dei leader più significativi 
della corrente spirituale francescana. L’autore insiste sul ventennio cru-
ciale che va dal 1318 al 1337, periodo che segna la rottura definitiva con 
il potere papale e l’insanabile frattura con l’Ordine. Secondo Montefusco, 
questa scelta di dissidenza non va intesa come gesto meramente opposi-
tivo, ma come l’unica via percorribile per salvaguardare una forma auten-



224   SCHEDE 

tica e rigorosa della Regola di Francesco. In questa prospettiva, Clareno 
diventa il simbolo di una fedeltà radicale, che si traduce in una memoria 
alternativa e in una strategia di resistenza culturale destinata a influenzare 
profondamente la spiritualità medievale. 

Procedendo, l’autore propone un’analisi di Iacopone da Todi che va 
oltre la sua rilevanza letteraria, definendolo «una figura di confine» (p. 9), 
sospesa tra tensione poetica e radicalità spirituale. Montefusco indaga le 
fonti del Laudario (cap. 4), evidenziando come queste si inseriscano in 
una rete di testi che alimentano la memoria degli Spirituali. Particolare ri-
lievo assume il confronto sviluppato nel quinto capitolo sull’influenza di 
Bonaventura: vengono qui messe in luce le differenze tra l’immagine di 
Francesco delineata nell’agiografia ufficiale e la ricezione critica operata 
da Iacopone. A ciò si aggiunge lo slittamento linguistico verso il volgare 
attuato dal poeta, interpretato come scelta strategica per ampliare la circo-
lazione delle idee e creare comunità spirituali attraverso la parola poetica. 

Nel capitolo dedicato a Ubertino da Casale, l’interesse si rivolge pri-
mariamente alla ricostruzione di alcuni tratti della biografia del personag-
gio e alla delineazione della fisionomia spirituale mediante l’analisi di una 
sezione significativa dell’Arbor Vitae Crucifixae Jesu, il cosiddetto Primo 
Prologo, in cui prevale la dimensione narrativa e autobiografica. In que-
sto contesto, Montefusco riprende un interrogativo già sollevato da Giu-
lia Barone, relativo alla possibilità o meno di individuare all’interno dei 
vari eventi che hanno segnato la vita di Ubertino un momento a partire 
dal quale egli possa essere considerato uno Spirituale. Tale questione di-
venta il filo conduttore per interpretare l’evoluzione del suo pensiero, 
collocandola nel quadro più ampio delle tensioni tra fedeltà alla Regola e 
conflitto con l’autorità ecclesiastica. La sezione dedicata a Pietro di Gio-
vanni Olivi, di cui Montefusco è grande conoscitore, rappresenta proba-
bilmente la parte più riuscita e significativa dell’intero volume, sia per la 
ricchezza delle analisi sia per l’originalità delle prospettive proposte. 

Nel settimo capitolo, lo studioso concentra l’attenzione su una por-
zione della produzione oliviana rimasta finora ai margini della ricerca. 
L’interesse per questi testi è maturato durante la preparazione 
dell’edizione critica del Miles armatus, occasione in cui l’autore ha appro-
fondito la circolazione dei manoscritti volgari legati ai dissidenti tra XIII 
e XIV secolo. Si tratta di un corpus di brevi opere a carattere devozionale 
e meditativo: sei testi presentano una doppia circolazione in latino e in 



SCHEDE   225 

provenzale, mentre altri sono trasmessi esclusivamente in latino, cui si 
aggiunge un’operetta composta solo in provenzale. Questo insieme, se-
condo Montefusco, è particolarmente rilevante, perché riflette il progetto 
intellettuale del frate e il suo contatto diretto con la vita cittadina, soprat-
tutto durante la permanenza a Narbonne. Le riflessioni hanno un taglio 
pratico, legato alle esigenze sociali urbane e in particolare alla classe mer-
cantile, affrontando temi come l’usura e gli investimenti. Il focus è incen-
trato, inoltre, sull’importante ruolo rivestito dalle pratiche di lettura con-
divisa, che divengono strumenti di perfezionamento morale e di diffu-
sione delle idee. 

L’ottavo capitolo prosegue questa indagine, mettendo in luce come 
l’Olivi incarni il desiderio del francescanesimo radicale di incidere sulla 
società. In tale prospettiva, la circolazione dei testi in volgare assume un 
valore strategico: tale tipo di scelta da parte del frate e del suo entourage, 
come osserva Montefusco, risulta essere una decisione ponderata, fina-
lizzata in parte ad aggirare la censura in un contesto di dura repressione 
dei beghini. Il contributo analizza dei testi volgari del frate e, in dettaglio, 
due manoscritti che li conservano: il manoscritto 128 della Biblioteca 
Comunale di Todi e il manoscritto 9 della Biblioteca della Chiesa Nuova 
di Assisi. Quest’ultimo sarà oggetto di un’analisi specifica nel capitolo 
successivo, che ne approfondisce la struttura, indagando la funzione e la 
fortuna degli scritti in esso contenuti. 

Infine, nell’ultimo capitolo, l’autore si concentra sulla fortuna del cor-
pus dei remedia, un genere che intreccia i concetti di meditatio e conversio in 
vista del giudizio finale. Dopo l’intervento di Anselmo di Canterbury, il 
genere dei remedia viene rielaborato e riproposto dalla scuola francescana, 
trovando nuova vitalità soprattutto grazie a Bonaventura. Montefusco 
analizza tre opere emblematiche di questa tradizione: i Remedia contra tem-
ptationes, scritte da uno dei protagonisti questo volume, l’Olivi; lo Stimulus 
amoris, composto nell’ultimo quarto del XIII secolo, attestato in oltre 500 
manoscritti latini e articolato in venti capitoli che delineano un percorso 
verso la perfectio animi e l’unione con Dio; le Meditationes Vitae Christi, risa-
lenti agli inizi del XIV secolo, di autore anonimo. Queste opere testimo-
niano ulteriormente la capacità del francescanesimo di rinnovare strumenti 
spirituali e di adattarli alle esigenze di una società in trasformazione. 

Ciò che principalmente colpisce di questo volume è la visione di am-
pio respiro adottata dall’autore, il quale, forte della sua formazione in 



226   SCHEDE 

campo filologico, utilizza un approccio interdisciplinare, storico quanto 
letterario, dimostrando attenzione per le dinamiche sia politiche sia cultu-
rali. L’ampio ricorso a fonti latine e volgari consente di cogliere la plurali-
tà delle voci e delle tradizioni che hanno alimentato il dissenso france-
scano. Montefusco non si limita a citare i testi, ma li analizza nel loro 
contesto storico e linguistico, evidenziando le diverse strategie comunica-
tive. Questa attenzione filologica permette di comprendere come la lin-
gua diventi strumento di identità e di contestazione, contribuendo alla 
definizione di una memoria alternativa rispetto alla narrazione ufficiale 
dell’Ordine. Altrettanto centrale è il rilievo attribuito alla circolazione dei 
testi e alla formazione di comunità spirituali attraverso la scrittura. Viene 
infatti mostrato come essi non rappresentino semplici veicoli di contenu-
ti, ma veri e propri catalizzatori di relazioni, reti di lettura e pratiche con-
divise. La trasmissione di questi testi favorisce la creazione di spazi di re-
sistenza culturale, in cui la parola scritta diventa strumento di coesione e 
di elaborazione identitaria. In questo senso, Montefusco evidenzia il ruo-
lo della scrittura come mezzo capace di trasformare il dissenso in espe-
rienza comunitaria, aprendo prospettive nuove sulla storia del francesca-
nesimo spirituale. 

Per tali motivi, il volume in questione è da considerarsi un contributo 
innovativo, in quanto supera la dimensione meramente cronachistica de-
gli eventi e non si limita a descrivere i conflitti interni all’Ordine, ma li in-
terpreta come parte di un processo culturale complesso, in cui la conte-
stazione si intreccia con pratiche devozionali e strategie di costruzione 
identitaria. Particolarmente apprezzata è la capacità dell’autore di rico-
struire la memoria degli Spirituali non solo come fenomeno religioso, ma 
come espressione di una cultura alternativa, dotata di propri codici lin-
guistici, reti di trasmissione e strumenti di legittimazione. In questa pro-
spettiva, il dissenso non appare come un episodio marginale, bensì come 
un laboratorio di idee che ha contribuito a ridefinire il rapporto tra auto-
rità, povertà e spiritualità nel contesto medievale. 

Sylvain Piron, nell’introduzione al volume (pp. 9-13), pur lodando 
l’interdisciplinarietà che caratterizza l’opera, ne riconosce un ulteriore va-
lore aggiunto, cioè quello di aver aperto nuove strade interpretative 
all’interno di questioni che apparivano, ai più, ormai risolte, mostrando 
invece nuove sfaccettature e tracciando inaspettatamente inattesi percorsi 
di indagine. Infatti, le riflessioni proposte da Montefusco delineano 



SCHEDE   227 

un’immagine inedita della corrente spirituale francescana, poiché l’autore 
non si limita a indagare i legami con la tradizione precedente e il rapporto 
diretto con l’insegnamento di Francesco, come avviene di consueto, ma 
invita a considerare anche gli sviluppi che questa esperienza ha generato 
nelle forme di devozione e nelle pratiche spirituali dei secoli successivi. 
In tal modo, il dissenso degli Spirituali emerge non solo come fenomeno 
interno all’Ordine, ma come snodo decisivo nella storia della spiritualità 
medievale, capace di influenzare sensibilità religiose e modelli culturali 
ben oltre il contesto originario. 

Alla luce di quanto finora illustrato, si può ragionevolmente affermare 
che il volume Contestazione e pietà non si limiti a consolidare quanto già 
acquisito, ma si proponga, piuttosto, come stimolo per un dialogo scien-
tifico in continua evoluzione, configurandosi come una sintesi dello stato 
attuale degli studi su queste tematiche e offrendo al contempo un punto 
di riferimento per ulteriori sviluppi di ricerca. 

C. Melatini 
 
 
L’Etruria Francescana 2.0. Il patrimonio documentario ritrovato dei frati Minori 

Conventuali della Toscana, a cura di S. Allegria, presentazione di A. Bartoli 
Langeli, Associazione di studi storici Elio Conti, Firenze 2022 (Studi e 
fonti di storia toscana, 10), 270 pp. 

 
Il presente volume è uno degli ultimi fortunati esiti del progetto di ri-

qualificazione dell’Archivio storico e della Biblioteca di Santa Croce di 
Firenze, avviato nel 2010 da p. Antonio di Marcantonio.  

Grazie al piano di recupero e valorizzazione si è proceduto alla catalo-
gazione del patrimonio librario, affidata a Novella Maggiore, nonché alla 
ristrutturazione dei locali della Biblioteca, per una migliore conservazione 
e fruizione del patrimonio stesso. Quanto all’Archivio, si è dato avvio al 
riordino del materiale fortuitamente ritrovato all’interno di «otto scatole 
contenenti varie pergamene arrotolate, provenienti da diversi conventi 
della Provincia»; una prima indagine è stata affidata a Dino Gatta, cui ha 
fatto seguito un più dettagliato e rigoroso studio a cura di Simone Alle-
gria, in virtù del progetto Etruria francescana 2.0, con la partecipazione del 
Centro studi frate Elia da Cortona e il supporto scientifico dell’Università 
di Siena. 



228   SCHEDE 

Il volume, edito grazie alla collaborazione con l’Associazione di studi 
storici Elio Conti e con la Scuola di Paleografia e Storia (SPeS), coordina-
ta da Attilio Bartoli Langeli, presenta i risultati del progetto, costituiti dai 
regesti delle pergamene, accompagnati da una serie di corposi contributi 
che, partendo dallo studio dei documenti d’archivio, fanno luce su alcuni 
aspetti del francescanesimo toscano. Di qui il titolo del volume (e del 
progetto) che, attraverso il riferimento all’opera Etruria francescana edita da 
Nicolò Papini nel 1797, intende perpetuare lo spirito di quell’erudizione, il 
cui segno distintivo consisteva proprio nell’instancabile ricerca di fonti di 
prima mano custodite in archivi e biblioteche. 

Non stupisce pertanto che il libro si apra con il contributo che Danie-
le Sini dedica a Nicolò Papini, autore de «l’Etruria Francescana»: sugli esordi del 
minoritismo toscano (pp. 19-41). Papini, frate minore conventuale e storico 
dell’Ordine, nato a San Giovanni Valdarno nel 1751, in veste di Custode 
del Sacro Convento di Assisi, poi Guardiano del Convento dei Santi XII 
Apostoli a Roma, e infine Ministro Generale ancora ad Assisi, visse ap-
pieno il suo tempo, dominato dalle soppressioni e spoliazioni che, prima 
attraverso le riforme di Pietro Leopoldo Granduca di Toscana, poi delle 
autorità francesi durante la dominazione napoleonica, colpirono dura-
mente gli Ordini religiosi. Quanto al suo impegno come storico 
dell’Ordine, Etruria francescana è la prima di numerose opere che, nella 
migliore tradizione erudita, hanno la forma di lunghi repertori di notizie, 
liste di voci accompagnate da commenti. Forse a causa del tiepido ap-
prezzamento riservato all’opera, venne pubblicato solamente il primo vo-
lume, anche se il progetto iniziale ne prevedeva un secondo, del quale 
rimangono due esemplari manoscritti, conservati ad Assisi (una redazio-
ne preliminare e mutila) e Roma (l’esemplare è diviso in due tomi il pri-
mo dei quali a stampa ma con numerose glosse ai margini, di mano dello 
stesso Papini). Il nome di Papini è più noto per altre opere, tra cui i due 
volumi della Storia di S. Francesco d’Assisi, editi nel 1825-27 (anche in que-
sto caso un terzo volume è rimasto manoscritto). Lo studioso rientra cer-
tamente nell’alveo della tradizione erudita, nel mirare all’esaustività attra-
verso lo spoglio sistematico di fonti documentarie e letterarie (che sotto-
lineava e annotava senza alcuna remora), nel prediligere sovente letture e 
interpretazioni faziose e poco attendibili, rivelando a volte una vis pole-
mica che tradisce l’aspetto «militante» della sua missione: «militante in fa-
vore della Chiesa romana, della famiglia minoritica dei conventuali e in 



SCHEDE   229 

particolare della sua Provincia minoritica Toscana» (p. 41). Tuttavia, Da-
niele Sini sottolinea come si ravvisano importanti elementi di novità e mo-
dernità nel suo approccio alle fonti, che egli verifica, seleziona e pone al 
vaglio con criteri che ne fanno un precursore di quella che sarà la fortunata 
stagione della “Questione francescana” inaugurata da Paul Sabatier. 

Nel contributo L’archivio storico in Santa Croce: metodologie di ricerca e stru-
menti di consultazione (pp. 43-55) Novella Maggiora ripercorre le vicende 
istituzionali della Provincia toscana dei frati Minori Conventuali (secon-
do la denominazione invalsa dal 1933), ente produttore dell’Archivio del-
la Provincia toscana delle Ss. stimmate dei frati Minori Conventuali, con 
sede presso S. Croce di Firenze, nel quale sono confluiti anche documen-
ti provenienti da singoli conventi. Una documentazione, tuttavia, a tratti 
dispersa e lacunosa – già nel 1944, al momento dell’istituzione della nuo-
va biblioteca in S. Croce, i frati ne imputavano i vuoti a incendi, inonda-
zioni e soppressioni – che rende necessaria una integrazione con quanto 
custodito presso gli Archivi di Stato ed ecclesiastici e il ricorso alle opere 
dei primi storici francescani, che hanno attinto a piene mani agli «archivi 
non ancora incamerati, o indemaniati, le quali fra l’altro consentono veri-
fiche, indagini e ipotesi sull’originaria ubicazione del materiale documen-
tario disperso». 

Tra i conventi della Provincia, i più rappresentati nella documentazio-
ne ‘ritrovata’ dell’Archivio storico di S. Croce sono i conventi di S. Fran-
cesco di Pistoia (104 unità archivistiche con atti datati tra il 1246 e il 
1794) e di San Miniato al Tedesco (58 unità con atti datati tra il 1237 e il 
1729); a questi sono dedicati i due saggi successivi. 

Piero Gualtieri, nel contributo I primi decenni della comunità minoritica di 
Pistoia. Nuove considerazioni a partire dalle pergamene di Santa Croce (pp. 57-92), 
concentra l’attenzione sui contenuti degli atti più risalenti, chiarendo su-
bito che i documenti, che vanno ad aggiungersi ai 97 ad oggi custoditi 
presso l’Archivio di Stato di Firenze, presentano caratteristiche tali che 
«dobbiamo recisamente scartare l’ipotesi che la separazione dei due 
complessi documentari sia da ricondurre a una qualche forma di selezio-
ne tipologica operata a suo tempo» (p. 59). Ripercorre quindi le informa-
zioni acquisite da secoli di studi, fondate spesso solo sulla tradizione eru-
dita, per lo più interna al monastero, e che oggi, grazie al riscontro della 
documentazione dell’archivio di S. Croce trovano conferme, ma suggeri-
scono anche dettagli inediti per nuovi spunti di riflessione. Una vicenda 



230   SCHEDE 

complessa, caratterizzata da momenti di scontro con l’ordinario diocesa-
no e con altri Ordini, non priva di questioni irrisolte e dubbie, a comin-
ciare dall’ubicazione del primo insediamento, identificato con la chiesa di 
S. Croce, dove i francescani sono attestati almeno dagli anni Trenta del 
Duecento «destinata nel giro di pochi lustri a scomparire dalla documen-
tazione e dallo stesso tessuto urbano» (p. 84); al profilo istituzionale dello 
Spedale di S. Maria Maddalena, acquisito dai Minori nel 1256; alle vicen-
de edilizie del secondo insediamento francescano e alla sua intitolazione 
a S. Maria Maddalena (futura S. Francesco), la posa della cui prima pietra 
risale al 1289. I due insediamenti (S. Croce e S. Maria Maddalena) sono 
stati sempre visti come successivi e non coesistenti, tuttavia, alla luce del-
le nuove acquisizioni, Gualtieri suggerisce la concomitante presenza di 
due diverse comunità con interessanti ipotesi circa la connotazione dei 
due loci («S. Maria Maddalena, segnata ... dalla presenza di laici ... dedita 
ad attività assistenziali ... S. Croce, forse impiantata da frati provenienti dal 
fiorentino, probabilmente più ‘normalizzata’ sul piano istituzionale», p. 
91), il coinvolgimento del governo cittadino e della gerarchia ecclesiastica, 
fino a ipotizzare un possibile coinvolgimento di frate Elia da Cortona. 

Nel contributo che segue, Francesco Salvestrini presenta le pergamene 
relative all’imponente edificio che ospita il convento di San Miniato al 
Tedesco, dove i Minori si insediarono almeno dal 1276 «su un sito che la 
tradizione identificava con l’oratorio del martire Miniato». Come annun-
cia nel titolo, Pergamene inedite dal convento di San Francesco a San Miniato al 
Tedesco (Pisa). Una prima ricognizione storica (pp. 93-114), l’autore conduce 
una prima panoramica sui contenuti di questo nucleo inedito di 58 per-
gamene, prendendo in esame anche l’altro fondo più consistente, con-
servato nell’Archivio della Nunziatura di Venezia presso l’Archivio Apo-
stolico Vaticano (31 pezzi datati dal 1297 al 1545), 20 testamenti trecen-
teschi custoditi presso l’Archivio storico diocesano di Pisa e poche altre 
unità dell’Archivio di Stato di Firenze. Si enucleano tre tematiche in par-
ticolare: in primo luogo la questione relativa all’evoluzione degli edifici 
claustrali, le cui evidenze strutturali, tuttavia, non trovano riferimenti 
chiari e diretti nella documentazione. Significativo, invece, l’apporto ri-
guardo al secondo tema affrontato, riguardante i rapporti del convento 
con la Santa Sede, grazie alla presenza di un cospicuo numero di privilegi 
diretti all’Ordine e alla comunità locale dai pontefici, a partire da Grego-
rio IX fino a Martino IV (in particolare da papa Innocenzo IV), tràditi in 



SCHEDE   231 

copia autentica o imitativa, costituenti «una sorta di vero e proprio Bulla-
rium» di 24 pezzi. Altra tipologia documentaria rilevante è quella dei te-
stamenti, che gettano luce sulle relazioni intessute dai Minori di S. Fran-
cesco con la cittadinanza sanminiatese fra XIII e XV secolo. I frati figu-
rano spesso come beneficiari di lasciti o come esecutori testamentari e in 
alcune occasioni la chiesa viene scelta come luogo di sepoltura, anche da 
rappresentanti di famiglie eminenti e da forestieri di spicco, appartenenti 
alla classe dirigente del comune con cui i Minori mantengono un solido 
legame, come testimonia il fatto che a S. Francesco si conservasse la do-
cumentazione più rilevante del comune e che in base alla normativa con-
tenuta negli Statuti del 1337 la chiesa beneficiasse del tributo più elevato 
tra le comunità religiose. Dalla pur esigua documentazione rimasta, 
emerge chiaro il ruolo di primo piano della chiesa di S. Francesco nella 
storia di San Miniato, l’unica grande chiesa non parrocchiale, quindi aper-
ta all’intera cittadinanza, che grazie al legame con il martire Miniato rap-
presentava il «deposito memoriale delle antiche origini cittadine». 

Lo smembramento e la dispersione di antichi fondi archivistici sono 
tratti che accomunano molte realtà religiose, interessate in momenti di-
versi dalle soppressioni. Tra queste figura il convento di S. Francesco di 
Siena, sul quale cerca di fare luce la ricerca portata avanti da Michele Pel-
legrini, che affida prime, importanti, considerazioni al contributo Le per-
gamene del convento di San Francesco di Siena: prime note su fisionomia e vicende 
d’un disperso archivio minoritico (pp. 115-183). Diversamente dalla libraria, di 
cui si conservano antichi repertori, non si possiedono elenchi del mate-
riale d’archivio anteriori alla soppressione. Attualmente le pergamene, in 
numero di circa un migliaio di unità, sono conservate principalmente 
presso l’Archivio di Stato di Siena e nel Fondo Toscano dell’Archivio 
Apostolico Vaticano; risultano dispersi tutti i registri, che pur vengono 
citati negli scritti di eruditi di fine Settecento e inizio Ottocento. Un’utile 
tabella posta in Appendice propone l’elenco di tutte le pergamene finora 
note, disposte in ordine cronologico (al riguardo si segnala che alcune 
copie del volume sono corredate da un fascicolo di ‘errata corrige’ resosi 
necessario per uno sfasamento delle colonne della tabella che è stato cor-
retto nelle versioni a stampa successive alla prima e nelle versioni digita-
li). Il complesso delle pergamene del convento senese si caratterizza per 
la presenza massiccia di nuclei documentari attestanti le attività di fami-
glie mercantili o magnatizie, difficilmente ascrivibili alla categoria di mu-



232   SCHEDE 

nimina, come ben dimostra Pellegrini illustrando tre casi esemplari. Fondi 
autonomi prima di approdare all’archivio del convento a seguito della 
cessazione dell’attività, si connotano per la forte presenza, accanto alle 
scritture di natura documentaria, di fogli sciolti e quaderni in carta, recan-
ti scritture di natura privata, sovente in volgare, «veri archivi ‘di famiglia’, 
e in certi casi delle relative societates d’affari» che, da un lato, «rispecchiano 
puntualmente anzitutto – com’è ovvio – gli interessi e le attività econo-
miche, ma anche il coinvolgimento nelle istituzioni comunali, le carriere 
professionali e insieme, talora, anche l’orizzonte dei riferimenti religiosi», 
dall’altro lato, sono anche il riflesso «di un’economia conventuale tutta 
giocata sulle relazioni». 

Chiude il volume, il corposo inventario delle pergamene redatto da 
Simone Allegria, Il fondo «Diplomatico» dell’Archivio storico della Provincia to-
scana dei frati Minori Conventuali in Santa Croce a Firenze (secc. XIII-XIX). In-
ventario (pp. 185-270). Una breve introduzione illustra i caratteri essenziali 
del fondo, costituito da 184 unità archivistiche, consistenti in pergamene 
e rotoli, che in diversi casi contengono più unità documentarie. Oltre alle 
serie più corpose di S. Francesco di Pistoia e di San Miniato al Tedesco, 
di cui si è detto, è stata individuata una serie ‘Firenze, Convento di S. 
Croce’, costituita da 9 documenti datati dal 1426 al 1848 e una serie ‘Va-
rie’ di 13 pergamene contenenti atti dal 1246 al 1797. L’inventario pre-
senta le pergamene suddivise per serie di provenienza e ordinate crono-
logicamente, con l’indicazione di data cronica e topica (nel caso di sup-
porti contenenti più unità documentarie l’ordinamento segue la data più 
risalente). Si fornisce un sintetico regesto, preceduto da puntuali infor-
mazioni circa la tradizione dei documenti, precisazioni riguardo la data-
zione (ad esempio eccezioni rispetto al consueto computo pisano o fio-
rentino), le dimensioni del supporto, il rinvio a edizioni e/o regesti già 
editi. Dopo il regesto, viene registrato il nome del notaio estensore dei 
documenti in originale e, nel caso di documenti redatti in copia autentica, 
il nome del notaio che redige la copia e la sua datazione. Lo sguardo 
d’insieme sull’intero fondo evidenzia come le tipologie documentarie 
prevalenti possano essere suddivise nei due consueti gruppi che general-
mente si riscontrano negli archivi di Ordini mendicanti. Riprendendo la 
distinzione formulata da Attilio Bartoli Langeli, Simone Allegria distingue 
i documenti ‘di stretta pertinenza conventuale’ e quelli ‘non pertinenti al 
convento’, includendo tra i primi «i documenti prodotti all’interno 



SCHEDE   233 

dell’Ordine o del convento, ma anche donazioni, testamenti o altri rogiti 
nei quali i frati o un loro procuratore figurano come parte in causa (auto-
re o destinatario) dell’azione giuridica» e nei secondi «i documenti che 
non hanno alcuna attinenza apparente con l’attività del convento, o che 
si riferiscono addirittura ad altri soggetti e istituzioni, ma che si trovano 
in archivio per motivi di puro deposito o come munimina» (pp. 187-188). 
Tra questi ultimi, Allegria illustra sinteticamente il caso del gruppo di do-
cumenti riferibili a domina Lippa di Lapo di Giovanni dei Vergiolesi (11 
pergamene distribuite tra l’Archivio di Santa Croce e l’Archivio di Stato 
di Firenze). 

Da questa sintetica panoramica circa i contenuti del volume ben si 
comprende il valore della ricerca e del progetto da cui scaturisce, e si fa 
impellente il richiamo a pubblicazioni che portino alla luce, o meglio ri-
portino a nuova luce, le fonti custodite negli archivi minoritici, linfa vita-
le non solo per la storia degli Ordini mendicanti strictu senso, ma della so-
cietà tutta, facendo «sempre ricorso ... alla pazienza della lettura, alla ge-
nerosità disinteressata, al rispetto per la documentazione. Che sono le 
virtù dell’erudizione» (Bartoli Langeli, p. 14). 

M. Carletti 
 
 
“La loro provenienza va ricercata altrove”. Prime indagini sui manoscritti della 

Biblioteca Francescana di Falconara Marittima, a cura di M. Carletti, Andrea 
Livi Editore, Fermo 2024 (Itinerari, 4), 80 pp. 

 
La pubblicazione a cura di Maela Carletti, edita da Andrea Livi Edito-

re, è il quarto volume della collana Itinerari e raccoglie sette contributi re-
lativi alle ricerche sui manoscritti della Biblioteca Storico-Francescana e 
Picena, istituita tra il 1934 e il 1935 da Ferdinando Diotallevi. Oggi ospi-
tata presso il nuovo complesso conventuale di Sant’Antonio di Padova a 
Falconara Marittima (AN), la biblioteca è divenuta negli anni un punto di 
riferimento per lo studio delle fonti francescane e della storia marchigia-
na, anche grazie all’acquisizione di importanti opere provenienti da ex 
conventi e collezioni private e all’organizzazione di eventi volti alla valo-
rizzazione del patrimonio.  

Il volume si inserisce all’interno di un più ampio progetto di ricerca 
promosso dalla biblioteca stessa, volto alla realizzazione di un catalogo 



234   SCHEDE 

aggiornato del fondo manoscritti, costruito secondo i più innovativi cri-
teri descrittivi. Finalità dichiarata del progetto è quella di «riannodare i fili 
che hanno legato i codici ora a Falconara con il più ampio circuito di pro-
duzione e circolazione del manoscritto nel corso della storia e aggiungere 
un tassello nel panorama degli studi sui codici francescani» (pp. 9–10). 

Il volume si apre con un saggio introduttivo della curatrice che pre-
senta gli obiettivi dell’iniziativa e offre una panoramica dei fondi mano-
scritti conservati nella biblioteca. Tra questi spicca un nucleo di ventidue 
codici provenienti dalla biblioteca fondata nel XV secolo da San Giaco-
mo della Marca presso il convento di Monteprandone. Nel secondo con-
tributo, Monica Bocchetta ricostruisce il lavoro di ricognizione che ha 
condotto al rinvenimento di tali codici, appartenenti alla collezione mon-
teprandonese. La scoperta di questi preziosi manufatti ha indirizzato la 
ricerca verso l’analisi di ogni possibile traccia che possa attestarne 
l’appartenenza al santo o, quantomeno, chiarirne la provenienza. 
Il terzo saggio, firmato da Lorenzo Turchi, approfondisce la figura di 
Giacomo della Marca, non solo come uomo di Chiesa, ma anche come 
promotore della raccolta manoscritta oggetto della presente indagine. 
L’autore analizza inoltre le circostanze legate alla nascita della biblioteca 
del santo e il ruolo svolto in tale contesto da Papa Niccolò V. 
I restanti quattro contributi si concentrano sull’analisi di altrettanti manu-
fatti appartenenti alla collezione, tutti riconducibili alla figura di San Gia-
como della Marca. A corredo di questi, il volume include un’ampia ap-
pendice fotografica, utile a contestualizzare visivamente le opere trattate. 
Più nello specifico, Tiziana Nandesi presenta una copia manoscritta 
dell’opera di Valerio Massimo, Factorum dictorumque memorabilium libri IX 
(ms. 4).  Si tratta di un codice cartaceo, acefalo e mutilo, con coperta re-
staurata negli anni Quaranta del Novecento, probabilmente adoperato co-
me repertorio di esempi morali da utilizzare nelle predicazioni, come sugge-
risce anche un sermone contenuto nel codice Monteprandone M44 (p. 31). 

Nel contributo di Nicoletta Biondi si esamina invece un Rituale (ms. 
22) manoscritto su pergamena del XV secolo, opera incompiuta, con 
un’attenta descrizione paleografica sia della parte testuale che di quella 
musicale. Segue l’analisi di Pamela Galeazzi dedicata al Supplementum 
Summae Pisanellae (ms. 29) di Niccolò da Osimo, autore di origini nobiliari 
marchigiane. L’opera, una addenda alla Summa confessorum di Bartolomeo 
da San Concordio, rientra nel genere della manualistica penitenziale. 



SCHEDE   235 

L’ultimo contributo, a firma di Costanza Lucchetti, prende in esame una 
copia manoscritta del Confessionale (ms. 33) di San Giacomo della Marca. 
L’opera, redatta negli ultimi anni di vita del santo (†1476), è testimoniata 
qui in una copia di fine Quattrocento. Pur non appartenendo al nucleo 
originario dei codici in possesso del frate, il manoscritto risulta significa-
tivo, in quanto attestazione della diffusione della sua produzione scritta. 
Il volume si chiude con un’appendice dedicata alla mostra fotografica 
Lettere a colori. Fortune e disavventure delle iniziali decorate nei volumi della bibliote-
ca, a cura di Costanza Lucchetti, Gloria Sopranzetti e Luca Subissati, 
ospitata dalla Biblioteca Storico-Francescana e Picena di Falconara Marit-
tima dal 17 al 28 giugno 2024, nell’ambito del ciclo di incontri settimanali 
“Baperdì” della BAP. La mostra si articola in tre sezioni: La facoltosa ele-
ganza dell’oro, Semplicità e ricchezze policrome, Le disavventure della bellezza. 
L’esposizione, oltre a offrire al pubblico un’occasione per visionare at-
traverso riproduzioni fotografiche preziosi manufatti di grande impatto, 
mira a evidenziare sia la ricchezza decorativa dei manoscritti conservati 
nella biblioteca, sia le vicende conservative che ne hanno in parte com-
promesso l’integrità. Tra le opere riprodotte, in particolare nella prima 
sezione, figurano anche i manufatti analizzati nei saggi del volume, con 
un focus specifico sulle iniziali decorate, in linea con il tema curatoriale 
dell’evento. 

Il volume che ne risulta si distingue per la ricchezza e completezza dei 
contenuti: dalla presentazione del progetto fino all’analisi dettagliata dei 
manufatti, il lettore è guidato con chiarezza attraverso la storia e le colle-
zioni della biblioteca. Le descrizioni, puntuali e ben documentate, sono 
arricchite da un apparato iconografico efficace, che rende ancora più ac-
cessibile e fruibile l’intero lavoro.  

A. Di Gregorio 
 
 
Roma - Urbino 1703. Il viaggio di Lancisi e Origo inviati speciali di papa Cle-

mente XI Albani, Atti delle Giornate di studio (Urbino, Palazzo Ducale, 
Sala convegni - Giardino d’inverno, 11 e 12 novembre 2021), a cura di 
M.M. Paolini e L. Vanni, Accademia Raffaello, Urbino 2024, 343 pp. 

 
 Il volume raccoglie gli interventi presentati al convegno urbinate del 

2021 nel contesto delle celebrazioni per il terzo centenario dalla morte di 



236   SCHEDE 

papa Albani, Clemente XI (1721). L’iniziativa, come sottolineato dalle 
curatrici nella Premessa (pp. 19-24), ha rappresentato l’occasione per met-
tere a punto un percorso di ricerca decennale dedicato ad indagare il rap-
porto tra il pontefice e la sua città natale, muovendo dalle testimonianze 
documentarie del viaggio compiuto da Roma a Urbino (e ritorno) dal ni-
pote del pontefice, Annibale, in occasione del conseguimento della laurea 
in utroque iure nel 1703. Ad accompagnare il giovane Albani furono, tra gli 
altri, gli ‘inviati speciali’ Giovanni Maria Lancisi e Curzio Origo, ai quali il 
pontefice delegò il compito di visitare con puntualità le terre urbinati 
fornendo una dettagliata Guida. Il testo ne è noto grazie all’edizione che 
Fert Sangiorgi curò nel 1992 (sempre per i tipi dell’Accademia Raffaello), 
mentre solo occasionalmente richiamati e citati parzialmente risultano i 
resoconti redatti dai due eruditi ovvero le Dieci lettere di Lancisi e il Diario 
minutissimo di Origo, di cui si preannuncia un’edizione integrale da parte 
delle curatrici. Dunque l’intento del convegno, e degli atti, è stato quello 
di contestualizzare queste fonti, provando a delinearne la complementa-
rietà rispetto alla Guida e restituire così il quadro d’insieme su cui si inne-
starono gli interventi di Clemente XI, e poi dei suoi nipoti, che segnaro-
no una vera e propria rinascenza per la città di Urbino. 

Tenendo dunque sullo sfondo l’itinerario del 1703, restituito puntual-
mente in grafica (fig. 5 p. 259) il volume presenta in apertura il contribu-
to di Attilio Brilli e Simonetta Neri (Introduzione. La via che cerca il mare, pp. 
29-35) che offre un rapido excursus sulla via Flaminia, dalla realizzazione 
d’epoca romana alla fortuna e alle varianti dei secoli successivi. Segue 
quindi il contributo di Sergio Petrelli (Il patrimonio degli Albani nella Lega-
zione di Urbino e l’ascesa di Clemente XI, pp. 37-75) che illustra la continuità 
degli interessi e degli investimenti della famiglia Albani nel territorio del 
Ducato muovendo dal loro approdo a Urbino sotto i Montefeltro e pro-
seguendo durante il dominio dei Della Rovere superando la devoluzione 
del 1631 per giungere alla metà dell’Ottocento. Una parabola che con-
sente di collocare le progettualità e gli interventi di Clemente XI non già 
come fenomeno isolato ma nel solco di una tradizione familiare di lunga 
data. Si entra quindi nel vivo del tema con il saggio di Laura Vanni (Gio-
vanni Maria Lancini 1654-1720. Archiatra pontificio, acuto cronista e generoso be-
nefattore, pp.77-116) in cui si mette in relazione la vicenda biografica del 
celebre studioso con Clemente XI, lasciando emergere lo stretto rappor-
to tra i due. Persona fidata, Lancisi fu scelto come interlocutore prezioso 



SCHEDE   237 

nei progetti che papa Albani architettava per la sua Urbino, e i dettagli 
emergono attraverso i resoconti che lo stesso archiatra fece non solo del 
viaggio del 1703, ma anche dei successivi due, nel 1705 e nel 1707. 
All’altro protagonista del viaggio del 1703 è dedicato il contributo di Ma-
ria Maddalena Paolini (Urbino nel 1703 attraverso gli occhi di Curzio Origo 
“confidentissimo” degli Albani e collezionista, pp.117-155). Ripercorrendo la 
visita del 1703 attraverso il Diario minutissimo di Origo se ne colgono le 
qualità di osservatore attento e raffinato, ma soprattutto è possibile di-
sporre di puntuali e vividi fermo-immagine dei luoghi descritti grazie ai 
quali tessere la rete delle opere d’arte, degli arredi e degli oggetti allora 
presenti e tentare, laddove possibile, di disegnarne le vie della successiva 
dispersione e l’attuale collocazione. La vicenda personale di Origo si in-
treccia poi con quella degli Albani per la sua passione collezionistica, che 
molto si nutrì dell’esempio della famiglia urbinate come si può evincere 
anche dal documento in appendice al contributo nel quale si restituisce 
l’inventario post mortem della raccolta che egli allestì. Con Giovanni Perini 
Folesani (Odeporica urbinate: un percorso storico, pp. 157-173) l’attenzione si 
sposta sulla letteratura di viaggio come genere letterario. L’excursus, che si 
muove elencando le guide manoscritte e a stampa tra Quattrocento e 
Novecento, sottolinea l’assenza della meta urbinate e conferma che la 
Guida di Clemente XI fu di fatto la prima opera odeporica dedicata alla 
città ducale. Di questa autorevole Guida si servì, tra gli altri, l’artista Gae-
tano Piccini, la cui attività e i rapporti con gli Albani sono illustrati da 
Anna Cerboni Baiardi (Gaetano Piccini 1681-1736. Un artista romano del Set-
tecento in viaggio a Urbino, pp. 175-192). Disegni e incisioni di Piccini hanno 
illustrato la città di Urbino e le raccolte Albani, lasciando testimonianza 
vivida di realtà spesso perdute e disperse, come del resto la stessa produ-
zione dell’artista che, quando non confluita in edizioni a stampa, si trova 
conservata oggi in corpose miscellanee allestite o acquistate da attenti 
collezionisti. Rappresentazioni non figurate ma verbali sono invece quel-
le che indaga Marco Droghini (Spigolature di ordine architettonico dal viaggio di 
Lancisi e Origo, pp. 193-209) in una interessante rilettura delle note de-
scrittive dei palazzi urbinati restituite dei due inviati. L’analisi puntuale 
dei testi sottolinea infatti l’approccio peculiare di ciascun redattore, rive-
lando in filigrana la formazione specifica e suggerendo riferimenti a ope-
re di settore che lasciarono con evidenza il segno. Altro interessante con-
fronto è offerto da Massimo Moretti (Urbania 1703. Un bozzetto di Curzio 



238   SCHEDE 

Origo ai tempi della legazione pontificia, pp.211-222) che ripercorre la visita 
all’antica Casteldurante con l’ausilio di un inedito bozzetto contenuto nel 
Diario di Origo, messo in relazione con illustrazioni successive. Chiude 
quindi il volume l’intervento di Bonita Cleri (Francesco Mancini per gli 
Albani, pp. 223-241) che ripercorre la parabola del pittore marchigiano e 
i suoi rapporti con gli Albani. Completano, infine, il volume un puntuale 
e ben articolato Indice dei nomi e dei luoghi (pp. 243-252) e un’appendice di 
Immagini (pp. 255-343) con le tavole organizzate seguendo l’ordine dei 
contributi. 

M. Bocchetta 
 
 
Generazioni: di padre in figlio. Luigi e Carlo Paolucci, a cura di P. Galeazzi, 

Andrea Livi Editore, Fermo 2022 (Itinerari, 2), 53 pp. 
 
Il secondo volume della collana Itinerari, dedicato alle figure di Luigi e 

Carlo Paolucci, è frutto dell’incontro tenutosi il 4 giugno 2021 presso la 
Biblioteca storico-francescana e picena “San Giacomo della Marca” di 
Falconara Marittima in occasione di Archivissima. Festival nazionale degli ar-
chivi. L’iniziativa, pensata per la promozione e valorizzazione degli archivi 
storici, aveva scelto come tema dell’edizione le generazioni e la loro ca-
pacità di creare relazioni nel tempo, nella società e nella cultura. Perciò 
l’evento si è rivelato un’opportunità per presentare al pubblico il fondo 
dei due scienziati anconetani, padre e figlio, conservato presso l’Archivio 
storico provinciale dei Frati Minori delle Marche e per approfondire il 
contributo dato da entrambi alla ricerca. 

I capitoli che compongono il volume derivano infatti dalle relazioni 
presentate dagli studiosi in tale occasione. Il primo è dedicato proprio al 
fondo archivistico di Luigi e Carlo Paolucci, che viene descritto breve-
mente nel suo contenuto. L’autore, Massimo Bonifazi, è stato anche il 
curatore del lavoro di riordinamento del complesso documentale e della 
redazione dello strumento di ricerca. Come emerge chiaramente dal con-
tributo, l’archivio Paolucci contiene sia notizie biografiche sui due fami-
liari sia testimonianze della loro produzione culturale e scientifica. In par-
ticolare le carte di Luigi permettono di ricostruire la figura di uno studio-
so i cui interessi spaziavano dalla botanica alla letteratura spagnola, pas-
sando per la zoologia e la grammatica greca. 



SCHEDE   239 

La vita del naturalista anconetano è argomento del secondo capitolo, 
scritto da Pamela Galeazzi. Luigi Paolucci (1849-1935) non fu solo uno 
scienziato e intellettuale ma anche un uomo del suo tempo, immerso nel 
clima risorgimentale che lo spinse ad analizzare la flora e la fauna della 
sua regione per valorizzare un’area altrimenti periferica della neonata na-
zione. Giovane brillante e da subito stimato in ambito accademico, iniziò 
presto una carriera come docente di Storia naturale presso il Regio Istitu-
to tecnico di Ancona. L’autrice si sofferma in particolare sui numerosi 
riconoscimenti, sia italiani che stranieri, ottenuti da Luigi nel corso del 
tempo, segno di un apprezzamento verso i suoi studi che andava oltre i 
confini nazionali. 

Il contributo di Leone Damiani tratta invece il vero e proprio passag-
gio generazionale tra padre e figlio, analizzando il contesto culturale e 
scientifico in cui si formò Carlo Paolucci (1884-1937). Alla passione ere-
ditata da Luigi egli affiancò l’interesse per un’applicazione più pratica e 
tecnologica delle conoscenze acquisite, manifestando un moderno ap-
proccio alle scienze di tipo imprenditoriale. In particolare provò a con-
cretizzare i suoi studi ittiologici per migliorare il settore della pesca, con-
centrandosi sull’allevamento e sull’ammodernamento dei mezzi utilizzati. 
In seguito Carlo venne nominato direttore del Parco Nazionale d’Abruzzo, 
appena fondato. 

Infine il volume si chiude con un approfondimento di Caterina Papa-
rello e Marta Vitullo dedicato al processo che ha portato dalla prima co-
stituzione del Gabinetto scientifico, nel Regio Istituto tecnico “Grazioso 
Benincasa”, alla creazione del Museo regionale marchigiano di scienze 
naturali. Ideato da Francesco De Bosis, il Gabinetto aveva chiari intenti 
didattici e si inseriva all’interno del più ampio fenomeno ottocentesco 
delle esposizioni (universali, nazionali o regionali), interessate a valorizza-
re i prodotti locali, mostrare gli avanzamenti della tecnica e formare le 
nuove generazioni. Sotto la guida di Luigi Paolucci la raccolta si trasfor-
mò poi nel Museo, che il naturalista arricchì con l’Erbario marchigiano. Il 
capitolo offre anche alcuni spunti di riflessione sulle prospettive future 
dell’attuale Istituzione, oggi intitolata allo scienziato anconetano. 

Le ultime pagine di questo secondo numero di Itinerari contengono 
un’appendice bibliografica, utile per approfondire gli argomenti trattati e 
che riporta inoltre le principali pubblicazioni scientifiche di Luigi Paoluc-



240   SCHEDE 

ci, e un apparato fotografico in cui sono riprodotti alcuni tra i più inte-
ressanti documenti conservati nel fondo archivistico. 

L. Subissati 
 
 
E. Renan, Francesco d’Assisi, a cura di M. Lodone, Edizioni Biblioteca 

Francescana, Milano 2025, 74 pp. 
 
Il volume Francesco d’Assisi di Ernest Renan, pubblicato da Edizioni 

Biblioteca Francescana e curato da Michele Lodone, rappresenta la prima 
traduzione italiana di un importante scritto renaniano apparso origina-
riamente in due puntate nel 1866 sul “Journal des débats”. L’opera è pre-
ceduta da una prefazione dello storico André Vauchez, seguita da una ar-
ticolata introduzione del curatore che colloca il testo nel percorso intel-
lettuale di Renan e nella storia della storiografia e della ricezione france-
scana.  Il libro consta di 74 pagine, è inserito nella collana “Sesto Sigillo” 
e si presenta come un contributo importante per la ricezione ottocente-
sca della figura di Francesco d’Assisi. L’autore, infatti, offre un ritratto 
del santo caratterizzata da una scrittura elegante e vivace. Nel testo 
emerge un’immagine di Francesco come “secondo Cristo”, figura di pu-
rezza e immediatezza spirituale capace di incarnare, agli occhi di Renan, 
un ideale religioso in epoca medioevale libero da sovrastrutture dogmati-
che. L’autore legge Franceso come un uomo dotato di una rara coscienza 
del divino, segnato da spontaneità, amore per la natura e per il creato e 
da una forte libertà rispetto ai tradizionali schemi ecclesiastici. Secondo 
Renan, infatti, Francesco è l’uomo che più di tutti, dopo Cristo, incarna 
l’ideale evangelico, esaltando la mendacità come il valore a cui aspirare. 
Una delle caratteristiche più sorprendenti del testo di Renan è la sua ca-
pacità di rendere Francesco un contemporaneo, esaltando la sua idea di 
fede non come una questione apologetica, ma come un’esperienza viva, 
da sottoporre a un’indagine rigorosa che sappia coniugare spirito critico e 
profondità spirituale. Interessante è anche la lettura che Renan propone 
dell’evoluzione dell’Ordine dei frati Minori dopo la morte del fondatore. 
L’autore infatti vede un confronto tra un’anima più istituzionale e una 
più radicale, vicina all’ideale originario della povertà assoluta. È una lettu-
ra filtrata attraverso la sensibilità politica e culturale dell’Ottocento, e tut-
tavia significativa perché mostra quanto la figura di Francesco fosse per-



SCHEDE   241 

cepita come una forza capace di ispirare movimenti, tensioni e ideale an-
che a distanza di secoli.  

La prefazione di André Vauchez aiuta a mettere a fuoco sia i limiti, 
che il valore di questo approccio. Renan fu infatti un uomo che vedeva il 
sentimento religioso come il motore fondamentale dell’esistenza umana, 
pur allontanandosi dalla Chiesa cattolica, e il suo modo di leggere Fran-
cesco nasce da questa sensibilità. Vauchez sottolinea come l’approccio di 
Renan alla figura di Francesco non è quello di uno storico di professione, 
ma si avvicina con un piglio autoriale che gli permette di allontanarsi dal 
punto di vista della storiografia protestante che rifiuta il tema della con-
formità di Francesco con Cristo. Seppur quindi l’intento di Renan è quel-
lo di liberare la figura di Francesco dal contesto ecclesiale per offrirla 
nuovamente all’intera umanità, non si può di certo considerare, secondo 
Vauchez, un autore antireligioso.  

Lodone, nella sua ampia introduzione, ricostruisce in modo chiaro le 
motivazioni che spinsero Renan a interessarsi di Francesco proponendo-
ci tre fondamentali livelli di lettura: il ruolo circoscritto, ma rilevante della 
figura di Francesco nella produzione di Renan; l’abilità dell’autore nel de-
lineare un profilo vivo del santo, rielaborando delle tradizioni precedenti 
in maniera originale; l’influenza che il ritratto di Renan ha avuto per la 
percezione contemporanea di Francesco. Il ritratto di Francesco appare 
quindi come un crocevia di esperienze personali, di idee e di intuizioni 
letterarie in cui confluiscono vicende biografiche, intellettuali e spirituali. 
Nel complesso il volume rappresenta un documento essenziale per capi-
re come si sia formata l’immagine moderna di Francesco d’Assisi. Le in-
tuizioni di Renan, filtrate, riprese e trasformate da autori come Paul Sa-
batier, hanno contribuito a determinare la maniera in cui oggi percepia-
mo il santo. Leggere queste pagine significa assistere alla nascita di un 
mito moderno, ma anche scoprire un Renan meno rigido, meno spiritua-
le, capace di lasciarsi influenzare dalla figura di Francesco. Per la qualità 
della traduzione, la cura dell’edizione e la forza letteraria del testo, il volu-
me si offre come uno strumento prezioso per chi desidera comprendere 
non soltanto il santo di Assisi, ma anche il modo in cui la cultura europea 
ha continuato nei secoli a rileggerlo, reinterpretarlo e farlo proprio.  

 
N. Fioralisi 


	Indice_PS_2025
	Editoriale_2025
	Carta_DEF
	Sorteni_DEF
	Turchi
	Buccolini_DEF
	Borghi-Virgini_DEF
	Giostra_DEF
	Carletti-Lucchetti_DEF
	Arcese_DEF
	Sarti_DEF
	Nocco_DEF
	Priori_DEF
	Schede_2025_REV_DEF
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota



