PICENUM
SERAPHICUM

RIVISTA DI STUDI STORICI E FRANCESCANI

ANNO XXXIX (2025) NUOVA SERIE

PROVINCIA PICENA “S. GIACOMO DELLA MARCA” DEI FRATI MINORI

m eum edizioni universita di macerata



PICENUM SERAPHICUM

RIVISTA DI STUDI STORICI E FRANCESCANI

Ente proprietario

Provincia Picena “San Giacomo della Marca” dei Frati Minori
via S. Francesco, 52

60035 Jesi (AN)

in convenzione con

Dipartimento di Studi Umanistici-Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Filosofia
corso Cavour, 2

62100 Macerata

Comitatoscientifico

Felice Accrocca, Giuseppe Avarucci, Francesca Bartolacci, Monica Bocchetta, Rosa Marisa
Borraccini, Giammario Borri, Giuseppe Buffon, David Burr, Alvaro Cacciotti, Alberto Cadili,
Maela Carletti, Maria Ciotti, Mario Conetti, Jacques Dalarun, Carlo Dolcini, Christoph Flieler,
Gyorgy Galamb, Gabor Gyérivanyi, Robert E. Lerner, Jean Claude Maire-Vigueur, Alfonso
Marini, Enrico Menesto, Grado G. Merlo, Jiirgen Miethke, Antal Molnar, Antonio Montefusco,
Lauge O. Nielsen, Roberto Paciocco, Letizia Pellegrini, Luigi Pellegrini, Gian Luca Potesta,
Leonardo Sileo, Rosa Smurra, Andrea Tabarroni, Katherine Tachau, Giacomo Todeschini

Comitato editoriale
Roberto Lambertini (direttore), Francesca Bartolacci (condirettrice), Monica Bocchetta, Maela
Carletti, Anna Falcioni, Pamela Galeazzi, Caterina Paparello, p. Lorenzo Turchi

Comitato diredazione

Nicoletta Biondi, p. Marco Buccolini, Laura Calvaresi, p. Ferdinando Campana, Agnese
Contadini, Daniela Donninelli, Noemi Fioralisi, p. Simone Giampieri, Roberto Lamponi, p.
Gabriele Lazzarini, Costanza Lucchetti, Luca Marcelli, Gioele Marozzi, Chiara Melatini,
Francesco Nocco, Annamaria Raia, Filippo Sedda

Redazione

Dipartimento di Studi Umanistici-Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Filosofia
corso Cavour, 2

62100 Macerata

redazione.picenum@unimc.it

Direttore responsabile
p. Ferdinando Campana

Editore

eum edizioni universita di macerata

Palazzo Ciccolini, via XX settembre, 5— 62100 Macerata
tel. 0733 258 6080

http://eum.unimc.it

info.ceum@unimc.it

eum edizioni universita di macerata




Indice

11

33

69

115

131

149

169

Fditoriale
Studi

Francesco Carta
La morte di Tommaso da Tolentino e compagni. Una nuova
interpretazione

Paolo Sorteni
Francesco d’Appignano e il mysterium iniquitatis

Lorenzo Turchi
Giacomo della Marca e gli ebrei

Marco Buccolini
Francesco da Monteprandone e le missioni francescane nello Sti
Lanka nel Cinquecento

Diego Borghi, Lorenzo Virgini
I GIS come strumento di ricerca: applicazioni metodologiche
sull’Atlante Storico di Cingoli

Note

Alessandro Giostra
La Via Lattea nel pensiero dei filosofi medievali

Maela Carletti, Costanza Lucchetti

Riflessioni a partire dal catalogo de I manoscritti della Biblioteca
provinciale dei Cappuccini di Messina, a cura di Carmelina Puglisi e
Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina, 2024



181

191

201

209

215

Lorenzo Arcese
Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-
teologica

Alessandro Sarti
L’immagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della
fede fra cultura figurativa e testuale. Cronaca del Convegno

internazionale di studi (Falconara Marittima, 21-23 novembre
2024)

Francesco Nocco

Laboratorio estivo “Avviamento all’edizione di sermoni basso
medievali: i1 Quaresimale di Giacomo della Marca” (I e II
edizione)

Domenico Priori
In ricordo di padre Nazzareno Mariani (1928-2024)

Schede

Storia di Ascoli, 11: I/ Medioevo, a cura di R. Lambertini, G. Pinto e A.
Rigon, Librati, Ascoli Piceno 2024, 695 pp. (R. Lamponi); A.
Montefusco, Contestazione e pieta. Dissenso, memoria e devozione negli
spirituali francescani (XIII-XI1” sec.), Edizioni Biblioteca Francescana,
Milano 2023 (Fonti e Ricerche, 34), 352 pp. (C. Melatini); L.’Etruria
Francescana 2.0. 11 patrimonio documentario ritrovato dei frati Minori
Conventuali della Toscana, a cura di S. Allegria, presentazione di A.
Bartoli Langeli, Associazione di studi storici Elio Conti, Firenze
2022 (Studi e fonti di storia toscana, 10), 270 pp. (M. Carletti); “La
loro provenienza va ricercata altrove”. Prime indagini sui manoscritti della
Biblioteca Francescana di Falconara Marittima, a cura di M. Carlett,
Andrea Livi Editore, Fermo 2024 (Itinerari, 4), 80 pp. (A. Di
Gregorio); Roma - Urbino 1703. 1/ viaggio di Lancisi e Origo inviati speciali
di papa Clemente XI Albani, Atti delle Giornate di studio (Utbino,
Palazzo Ducale, Sala convegni - Giardino d’inverno, 11 e 12
novembre 2021), a cura di M.M. Paolini e L. Vanni, Accademia
Rafttaello, Urbino 2024, 343 pp. (M. Bocchetta); Generazioni: di padre in



figlio. Luigi ¢ Carlo Paolueci, a cura di P. Galeazzi, Andrea Livi
Editore, Fermo 2022 (Itinerari, 2), 53 pp. (L. Subissati); E. Renan,
Francesco d’Assisi, a cura di M. Lodone, Edizioni Biblioteca
Francescana, Milano 2025, 74 pp. (IN. Fioralisi).






Editoriale

Nel 2025 Picenum Seraphicum celebra un traguardo di particolare rilievo: i
110 anni dalla pubblicazione del suo primo numero (1915). Un arco tem-
porale di tutto riguardo, che colloca la rivista tra le esperienze editoriali di
piu antica tradizione nel panorama degli studi storici e francescani. Questa
longevita non ¢ tuttavia il segno di una continuita esclusivamente formale,
ma il risultato di una costante capacita di rinnovamento, che ha consentito
alla rivista di confrontarsi con le trasformazioni del dibattito scientifico e
delle pratiche editoriali senza mai rinunciare alla propria identita.

In quest’ultimo anno Picenum Seraphicum ha intrapreso un ulteriore e
significativo percorso di trasformazione, ponendo in essere un processo
strutturato di ripensamento e valorizzazione della propria immagine e dei
flussi di lavoro editoriale. Tale riorganizzazione si inserisce nel piu ampio
quadro delle buone pratiche adottate dalle riviste scientifiche open access
pubblicate dalla casa editrice EUM dell’Universita di Macerata, rispon-
dendo nel contempo all’esigenza di adeguarsia standard sempre piu qua-
lificati di trasparenza, tracciabilita e rigore scientifico. In tal senso,
Iattuale fase di sviluppo della rivista appare pienamente coerente con il
progetto originario concepito nel 1915 dal fondatore, p. Ciro Ortolani da
Pesaro. Mutano i mezzi, le tecniche e le esigenze dell’accademia, ma resta
immutato il principio di rigore scientifico sotto il cui segno Picenum Se-
raphicum ¢ nata e ha operato nel corso di oltre un secolo.

Il processo editoriale della rivista, da sempre improntato a criteri di
severa valutazione e a un accurato lavoro redazionale, ha recentemente
ottenuto un importante riconoscimento da parte di un autorevole repet-
torio internazionale di riviste scientifiche open access (IDOA]J). Si tratta
di un risultato che conferma la solidita del percorso intrapreso e che co-
stituisce motivo di particolare soddisfazione per la direzione e per I'intera
redazione. Quest’'ultima, composta prevalentemente da giovani studiose
e studiosi, ha contribuito con competenza a rendere possibile questo
nuovo passo, dimostrando come il rinnovamento generazionale possa
essere un fattore decisivo di qualita e continuita.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.5-8



6 EDITORIALE

Tradizione e innovazione sembrano dunque costituire la cifra distinti-
va della rivista, e i contributi raccolti nella presente annata ne offrono
una conferma particolarmente significativa. Gli studi di Francesco Carta
e di Lorenzo Turchi propongono, da prospettive differenti, nuove inter-
pretazioni di temi centrali della storia francescana. Nel primo caso, la 1i-
lettura del martirio di Tommaso da Tolentino - figura recentemente al
centro di un intenso dibattito scientifico in occasione del centenatio della
sua morte - consente di porre la sua condotta missionaria in relazione
con le prescrizioni della Regola non bollata. Nel secondo contributo,
’analisi del rapporto tra Giacomo della Marca e le comunita ebraiche, che
'autore rilegge attraverso un esame puntuale delle fonti locali, permette di
delineare un profilo piu articolato del frate osservante, contribuendo a ri-
dimensionare interpretazioni consolidate che collegavano direttamente la
sua predicazione alle decisioni assunte dalle autorita cittadine.

Il saggio di Paolo Sorteni si inserisce nel rinnovato interesse critico
per la figura di Francesco di Appignano, confermato anche in occasione
delle giornate di studio tenutesi ad Appignano del Tronto 1’8 e il 9 set-
tembre 2023, solo il piu recente dei convegni appignanesi che dal 2001
hanno rappresentato un momento rilevante nel processo di riscoperta di
questo filosofo e teologo medievale, cui Picenum Seraphicum ha offerto un
contributo non secondario. 1l contributo di Sorteni, che trae origine da
quel contesto scientifico, affronta il problema del primo peccato
dell’angelo e della sua conseguente caduta mostrando come la riflessione
di Francesco di Appignano si collochi in modo coerente all'interno della
corrente cosiddetta “volontarista”.

Un elemento di novita emerge anche dal contributo di Marco Bucco-
lini, che propone un’ipotesi inedita circa la provenienza e Pappartenenza
di un antico crocifisso oggi conservato a Monteprandone. Attraverso
un’attenta analisi 'autore suggerisce che 'opera possa essere stata in ori-
gine legata alla figura del frate osservante Francesco da Monteprandone,
unico italiano attivo come missionario nello Sti LLanka intorno alla meta
del XVI secolo.

I solo contributo dell’annata non direttamente riconducibile
all’ambito degli studi francescani, ma di indubbio rilievo storico e interdi-
sciplinare per il suo carattere fortemente innovativo e per il suo radica-
mento nel contesto “piceno”, ¢ il saggio di Diego Borghi e Lorenzo Vit-
gini, dedicato all'impiego dei Geographic Information System (GIS) co-



EDITORIALE 7

me strumento di ricerca storica. Il lavoro prende in esame le applicazioni
metodologiche sviluppate nell’ambito dell’Atlante Storico di Cingoli,
progetto nel quale gli autori hanno elaborato un articolato sistema carto-
grafico basato sull’integrazione tra fonti storiche e tecnologie digitali.
Particolare attenzione ¢ riservata agli aspetti epistemologici della costru-
zione cartografica, evidenziando come ogni operazione di georeferenzia-
zione implichi scelte interpretative che incidono sulla restituzione del da-
to storico. In questo senso, il GIS di Cingoli viene proposto non soltanto
come risultato di un progetto locale, ma come vero e proprio paradigma
metodologico all’interno del pit ampio progetto degli Atlanti storici delle
citta italiane.

Come di consueto, il nucleo degli articoli ¢ arricchito dalle sezioni
“Note” e “Schede”, che ospitano spunti di ricerca, riflessioni su iniziative
scientifiche, presentazioni di opere recenti, ricordi di studiosi, come nel
caso di Domenico Priori, che traccia il profilo di p. Nazzareno Mariani,
pioniere degli studi su Francesco d’Appignano.

In questo numero trovano spazio anche due integrazioni di saggi ap-
parsi nel fascicolo 37 del 2023 di Picenum seraphicum. La prima, piu estesa
e per questo ospitata nella sezione Note, riguarda il contributo di Loren-
zo Arcese (Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-teologica,
gia alle pp. 37-70) ed ¢ necessaria per restituire completezza all’appendice
documentaria prevista dall’articolo nella sua forma originaria.

La seconda, piu breve, ¢ dedicata al saggio di Andrea Mancini (La
Quadriga spirituale e /z Quadriga litteralis d7 Niccolo da Osimo: intertestualita
e riscrittura, pp. 71-100) offerta nella forma del corrigendum qui di seguito, e
corredata da una dichiarazione dell’autore. In conformita ai principi di
trasparenza e rigore evocati all’inizio di questo editoriale, entrambe le in-
tegrazioni saranno pubblicate come allegati digitali, negli spazi dedicati,
anche nel fascicolo 37 (2023).

Roberto Lambertini, Francesca Bartolacci

$okok

Le correzioni qui sotto riguardano le trascrizioni dell’ Interrogatorinm di
Niccolo da Osimo dal ms. 45 della Biblioteca Comunale di Montepran-



8 EDITORIALE

done inserite nell’articolo a p. 97. Al di la di qualche errore meccanico e
di stile, di cui mi scuso, un intervento automatico — destinato al solo te-
sto dell’articolo e riguardante la parola ‘interrogatorium’ — ¢ stato applica-
to inavvertitamente anche alla trascrizione, determinando la modifica
non intenzionale di alcune parole correttamente trascritte e rendendo ne-
cessario il presente intervento.

Corrigenda, p. 97:

1r: [Prima pars:] Interrogatorium communibus confessionum
57 legga:
1r: [Prima pars:] De interogationibus communibus confessionum

[Incipit secunda pars| Interrogatorium particularium conditio[num]| personarum.
§i legga:
[Incipit secunda pars:] De interrogationibus particularium conditio[num] personarum.

20v: Explicit secunda pars huius interrogatorii quantum ad particularium
conditionum personarum interrogationes.

[Tertia pars] Seguitur Interrogatorium faciendis erga personas eclesiasticas

§i legga:

20v: Explicit secunda pars huius interrogatorii quantum ad particularium
conditionum personarum interogationes.

[Tertia pars:] Sequitur de interogationibus faciendis erga personas eclesiasticas

In Nomine patris et filii et spiritus sancti

57 legga:
In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti

Andrea Mancini



Studi






F. Carta, La morte di Tommaso da Tolentino e compagni. Una nuova
Interpretazione / The death of Thomas of Tolentino and his companions. A new
interpretation

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4336

I.a morte di Tommaso da Tolentino e
Compagni. Una nuova interpretazione

Francesco Carta

Abstract

I1 19 aprile 1321 i frati Minori Tommaso da Tolentino, Demetrio da Thlisi e
Giacomo da Padova vennero uccisi nella citta indiana di Thane, conquistata so-
lo tre anni prima dai musulmani. Due giorni dopo fu la volta del loro compa-
gno Pietro da Siena. I’articolo, dopo una breve panoramica bibliografica sul
tema, presenta un quadro sintetico e ordinato delle fonti che aiutano a rico-
struire la vicenda dei quattro frati. In seguito, offre una ricostruzione delle tap-
pe salienti del loro martirio per proporre, infine, un’interpretazione particolare
della loro morte che sarebbe stata esemplata sulle prescrizioni del capitolo XVI
della Regola non bollata (1221), “riscoperta” tra la fine del XIII e I'inizio del
XIV secolo da Angelo Clareno e dai frati “spirituali”.

On April 19, 1321, the Franciscan friars Thomas of Tolentino, Demetrius
of Thilisi, and James of Padua were killed in the Indian city of Thane, which
had been conquered by the Muslims only three years earlier. Two days later,
their companion Peter of Siena met the same fate. After a brief bibliographical
overview of the topic, the essay presents a concise and organized account of
the sources that help reconstruct the story of the four friars. Then, it offers a
reconstruction of the key stages of their martyrdom, ultimately proposing a
particular interpretation of their death — one modeled on the prescriptions
of Chapter XVI of the Earlier Rule (1221), which had been “rediscovered” be-
tween the late thirteenth and early fourteenth centuries by Angelo Clareno and
the Spiritual friars.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.11-31



12 FRANCESCO CARTA

I1 19 aprile 1321 i frati Minori Tommaso da Tolentino, Demetrio da
Thblisi e Giacomo da Padova vennero uccisi nella citta indiana di Thane,
conquistata solo tre anni prima dai musulmani!. Due giorni dopo fu la
volta del loro compagno Pietro da Siena. LLa notizia del martirio suscito
clamore tra 1 frati Minori e i frati Predicatori della regione e si diffuse ra-
pida in Occidente. Arrivo persino ad Avignone, al tempo sede della Cu-
ria papale, e fu presentata in concistoro, alla presenza di Giovanni XXII,
il quale, secondo il frate cronista Elemosina, «lacrimas commotionis ef-
fundit?.

Negli ultimi anni in Italia il martirio dei frati di Thane ¢ stato oggetto
di un piccolo revival storiografico grazie soprattutto al centenario della
morte di Tommaso da Tolentino, caduto nel 2021 — con I’istituzione di
un comitato specifico che si ¢ fatto promotore delle celebrazioni, di due
convegni e di un’importante iniziativa editoriale’— e alla discussione del

* Ho discusso queste pagine con Raimondo Michetti e Paolo Evangelisti, che ringrazio
peri loro consigli e la loro amicizia. Questo articolo non avrebbe visto la luce senza il so-
stegno di Roberto Lambertini, a cui porgo la mia piu sentita gratitudine.

1 Thane, attualmente vicino a Bombay, era uno dei maggiori porti indiani e si trovava
nel tragitto che collegava Tabriz, porta verso I'Oriente, oggi in Iran tra il Mar Caspio e il
confine conla Turchia, e il porto di Palumbo — I'odierna Kollam — avamposto per prose-
guire poi la rotta verso Oriente e, piu tardi, sede della prima diocesiindiana. Sebbene Tha-
ne fosse caduta sotto la dominazione musulmana la maggior parte della popolazione non
si era convertita all’Islam.

2 La testimonianza di Elemosina ¢ trascritta da G. Golubovich, Biblioteca bio-bibliografica
della Terra Santae del]’Oriente Francescano, 11, Quaracchi 1913, p. 113. Anche Paolino da Ve-
nezia testimonia che le vicende del martirio furono lette a Giovanni XXII in concistoro
(ma non cita il particolare delle lacrime): L.A. Muratori, Antiquitates 1talicae Medji Aevi, 6
voll., IV, Milano 1741, coll. 1032- 1033. Le due testimonianze sono citate in I. Heullant-
Donat, Les martyrs franciscains de Jérusalem (1391), entre mémoire et manipulation, in Chenins
doutre-mer, Paris 2004, <https://doi.otg/10.4000/books.psorbonne.3961> (ult. cons. 4-
11-2025), nota 21.

3 Tra le iniziative promosse dal “Comitato per le celebrazioni in memoria del beato
Tommaso da Tolentino, nel 700° anniversario della morte” si ricorda il libro Tommaso da
Tolentino. Storia di un francescano, a cura di P. Cicconofri, C. Vurachi, F. Casadidio, Jesi 2021,
e 1 due convegni: Tommaso da Tolentino e i Francescani nelle Marche, dai primi insediamenti alle mis-
sioni in Oriente tenutosi a Tolentino il 23 ottobre 2021 e Appunti di viaggio. Marco Polo e i fran-
cescani in Oriente tenutosi sempre a Tolentino il 18 e il 19 ottobre 2024.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 13

libro di MacEvitt, The Martyrdom: of the Franciscans (2020), apparsa nel nu-
mero di Re#z Medievali del 2023, a cura di Thomas Frank®*.

E proprio questa discussione che mi ha convinto a riprendere in mano
dopo vari anni quanto proposi a suo tempo in occasione di uno dei due
convegni a cui si accennava: Tommaso da Tolentino e i Francescani nelle Mar-
¢che. Scopo di questo contributo ¢ quello di provare a fornire una nuova
chiave di lettura del martirio dei quattro frati, confrontandomi a mia vol-
ta, in particolare, con l'interpretazione offerta da MacEuwitt.

I Le fonti

Le vicende del martitio sono note attraverso vatie testimonianze i cui
rapporti sono talmente intricati da aver stimolato diverse ipotesi da parte
degli studiosi che se ne sono occupati. Non sara superfluo tentare di for-
nire in questa sede uno status questionis, relativo, almeno, alle testimonian-
ze piu antiche, consapevoli che solo uno studio dedicato potra dirimere i
vari aspetti problematici di cui daremo conto®.

Una prima relatio del martirio fu inviata in data 29 maggio 1321 da fra-
te Bartolomeo, custode del convento francescano di Tabriz, al vicario
generale dei frati Minoti in Oriente, frate Salone/Salomone. La cono-
sciamo perché frate Elemosina la inseri nelle sue due cronache, conserva-
te nei due manoscritti autografi Assisi, Biblioteca Comunale (ex biblioteca del
Sacro Convento), 341 e Paris, Bibliothégue Nationale de France, Latin 5000 t1i-
spettivamente ai ff. 132rv e ai ff. 181v-182r6. In entrambi i codici ¢ segui-
ta da unalettera che il frate domenicano Giordano di Séverac, compagno
di Tommaso, Demetrio, Giacomo e Pietro per una parte del loro viaggio,
invio il 12 ottobre 1321 ai frati Minori e Predicatori di Tabriz, Dehiker-

4'T. Frank, Martirio e consapevolezza storica nell Ordine francescano tra due e trecento, «Reti Me-
dievali Rivista», 24 (2024) 1, pp. 9-16, anche online <https://doi.org/10.6093/1593-
2214/10113> (ult. cons. 4-11-2025). C. MacEvitt, The Martyrdom of the Franciscans. Isiam, the
Papacy, and an Order in Conflict, Philadelphia 2020.

5 In quest’occasione correggo e perfeziono anche quanto scritto a proposito in F. Carta,
Tommaso da Tolentino, in Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 96, Roma 2019, pp. 157-159.

¢ La relatio si puo leggere in Golubovich, Biblioteca cit., pp. 110-112 (nel testo viene indi-
cata erroneamente come presente al f. 134rv del codice assisano).



14 FRANCESCO CARTA

kan e Maragha’. Sono forse esemplate su questa re/atio anche le notizie
pervenuteci attraverso una lettera, non esente da erroti persino nel nome
dei martiri, inviata da Caffa il 15 maggio 1323 da «tam mercatores quam
tratres minores iuxta Indiam peregrini» e indirizzata ai frati riuniti nel ca-
pitolo generale di Tolosa®.

Il codice London, British Library, Cotton Nero A. IX, ff. 99v-100v
contiene una relatio che Golubovich, seguito anche da MacEvitt, ritiene
scritta dal frate predicatore Francesco Cinquini da Pisa®. Questa relatio sa-
rebbe precisamente quella che, secondo la sua diretta testimonianza, egli
avrebbe scritto e inviato, insieme a due denti appartenenti ai frati martiri

7 La lettera ¢ edita in C. Gadrat, Une image de ['Orient an XIV* siecle. Les “Mirabilia
descripta” de Jordan Catala de Sévérac, Paris 2015, p. 310 e analizzata alle pp. 113-114. La stu-
diosa (p. 114) nega che la re/atio sia stata inviata direttamente a frate Salone /Salomone il 29
maggio 1321, ma ritiene come «ipotesi pitt probabile» che Bartolomeo scrisse la relatio da-
tandola 29 maggio 1321, ricevette nel dicembrela missiva di Giordano e solo successiva-
mente invid entrambe a frate Salone /Salomone. La prova consisterebbe nel fatto che Bar-
tolomeo, proprio in testa alla lettera, farebbe riferimento a una pluralita di lettere portate
da un latore e non esclusivamente alla sua. Gadrat identifica queste lettere nella sua relatio —
che in questo caso sarebbe priva di intestazione ma — faccio notare — dotata molto strana-
mente di una salutatio: «Valete in Domino» () — e nella lettera di Giordano. Ecco l'incipit
della lettera di Bartolomeo: «Noveritis nos habuisse nova certa de India de fratribus nosttis
[...] quorum transcriptum vobis mittimus per latorem presentium, que oretenus ab illo
habuimus, ab illo homine quiivit cum predictis Fratribus, et ita vobis seriatim scribimus».
Contro I'ipotesi di Gadrat si noti che 'espressione “per latorem presentium” potrebbe es-
sere formulare e non indicare per forzal’esistenza reale di piu lettere. Tra i vari esempi si
consideri quello coevo di Angelo Clareno che chiese a Gentile da Foligno di correggere ed
eventualmente diffondere parzialmente il testo della lettera ad Alvaro Pelayo, conosciuta
come Apologia pro vita sua, con queste parole: «Mitto vobis per latorem presentium respon-
sionem quam feci litteris fratris Alvari viri reverendi et diligendi propter scientiam et sanc-
titatem quam Christus ei donavits (cit. in S. Bischetti, C. Lorenzi, A. Montefusco, Questione
[francescana e fonti volgari: il manoscritto Roma, BNC, Vitt. Em. 1167 ¢ la tradigione delle Chronicae
di Angelo Clareno, «Picenum Seraphicum, 33 (2019), pp. 7-65: 58).

8 M. Bihl, A.C. Moule, De duabus epistolis fratrum minorum Tartariae Aquilonaris an. 1323,
«Archivium Franciscanum Historicumy, 16 (1923), pp. 89-112 (la trascrizione della lettera
¢ alle pp. 104-106, la citazione a p. 104). La lettera viene citata anche da MacEvitt, The
Martyrdom cit., pp. 108-111. Sia lui che Bihl, De duabus epistolis cit., p. 90 la ritengono una
versione piu breve della relatio di Bartolomeo, non spiegando, tuttavia, perché non possa
essere una versione piu breve della reatio che leggiamo nel manoscritto di Londra (v. nota
successiva).

9 La relatio ¢ trascritta da Golubovich, Biblioteca cit., pp. 70-71 (p. 65 per la discussione
della paternita) e da Gadrat, Une image de ['Orient cit., pp. 314-315. Cfr. MacEvitt, The Mar-
tyrdom cit., p. 108,



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 15

e a delle lettere di frate Giordano, a Teresa e Tizia, due clarisse sue pa-
renti, e che sarebbe poi confluita, ma solo per excerpta, nella passio che
compare in appendice all’edizione Quaracchi della Chronica deit XXIV ge-
neralil®, Christine Gadrat ritiene, invece, che la re/atio del manoscritto di
Londra sia, con qualche variante, la stessa di Bartolomeo e non quella di
Francesco Cinquini, che saremmo destinati a conoscere solo in maniera
frammentaria. L.a prova risiederebbe nel fatto che anche nel manoscritto
londinese il testo ¢ preceduto dalla stessa lettera di Giordano di Séverac
che si ritrova nei manoscritti di Elemosina: un indizio, questo, del fatto
che la relatio di Bartolomeo viaggio sempre accompagnata dalla missiva di
Giordano condividendone i destini. Per questo, secondo la studiosa, i de-
stinatari della lettera, contenuta nel solo codice londinese e non in Ele-
mosina, con cui un «dilectus frater» anonimo invio la missiva di Giorda-
no a Bologna, — ovvero frate Aimerico di Piacenza, maestro dell’Ordine
domenicano, e un certo frate Giovanni — dovrebbero essere letti come
coloro che ricevettero non solo la lettera di Giordano ma anche la relatio
di Bartolomeo. Questo doppio invio spiegherebbe, continua il ragiona-
mento di Gadrat, anche il fatto che nel codice londinese non compare,
perché omesso volontariamente in quanto non piu necessario, il destina-
tario stesso della re/atio di Bartolomeo, ovvero frate Salone/Salomone!!.

Come che sia, sappiamo per certo che Francesco Cinquini da Pisa
scrisse una relatzo del martirio che, se ¢ vera l'ipotesi di Gadrat, non cono-
sceremmo per intero ma solo attraverso i1 frammenti confluiti, come det-
to, nella passio che compare in appendice all’edizione Quaracchi della
Cronaca dei XXIV generali.

La testimonianza di Francesco Cinquini come conosciuta dalla Chroni-
ca e la relatio di Bartolomeo nelle sue due versioni si somigliano molto.

10 Ta lettera di Francesco ¢ conservata in Chronica XXIV generalinm, in Analecta Franci-
scana, 19 voll., III, Quaracchi 1897, p. 611 (intera passio ¢ alle pp. 597-613, ma si noti che i
frat editori di Quaracchi la dividono in due. La prima: Passio sanctornm fratrum Minorum
Thomae de Tolentino, lacobi de Padua, Petri de Senis, Demetrit, pp. 597-604 e Passio fratris Petri de
Senis, pp. 604-613). 1 frammenti della cronaca furono forse rimaneggiati da Pietro da Turri,
vicatio della vicaria d’Oriente, che rilancio la sua relatio in Occidente. A proposito della let-
tera di Francesco Gadrat, Une image de I'Orient cit., p. 119, nota 193 afferma — forse in ma-
niera discutibile — che il plurale /zzeris riferito alle missive di Giordano non significhi neces-
sariamente la presenza di piu lettere.

1 Gadrat, Une image de I’Orient cit., p. 114.



16 FRANCESCO CARTA

Cio si potrebbe spiegare ipotizzando o che Francesco abbia ripreso la re-
latio di Bartolomeo — inclusa magari nelle lettere di Giordano che egli so-
stiene di aver ricevuto (notizia confermata anche da Pietro di Turri)!2 — o
che entrambi — come ipotizzato da Gadrat — avessero un informatore
comune: Jacobinus da Genoval3.

Le testimonianze citate nella passio in appendice alla Chronica sono cin-
que: quelle di Bartolomeo e quella di Francesco Cinquini da Pisa (che
nella Chronica ¢ citata, in realta, sotto il nome di Pietro di Turti), che co-
nosciamo gia, ed estratti di lettere — non pervenuteci per intero né tra-
smesse da altri codici — di frate Giordano di Séverac, di Giacomo di Ca-
merino, custode di Tauris, a Pietro di Turri, e di Ugolino de Soldania ai
trati Minori di Tauris. Vengono citati, infine, estratti della re/atio di Odo-
rico da Pordenone che, invece, conosciamo per intero perché inserita
nella Relatio de mirabilibus orientalinm Tatarorum (1330). Nella sua relatio
Odorico, oltre a introdurre veri e propri dialoghi tra i frati e le autorita
musulmane, racconta anche del suo viaggio a Thane, avvenuto sicura-
mente dopo il 1323 (1324?), durante il quale avrebbe raccolto le ossa dei
martiri per portarle a Zaiton, in Cina.

1. 1.2 vicenda

Le diverse relationes, al netto di qualche variante, concordano nel forni-
re 1 dati essenziali del martirio. Nel corso di un viaggio (indirizzato pro-
babilmente in India) i frati sbarcano a Thane e alloggiano in casa di cri-
stiani. Le relazioni presentano questa fase iniziale in maniera diversa.
Nella relatio di Bartolomeo si afferma che i frati stavano absconsi «per pau-
ra dei saraceni (propter metum saracenorum»'4, mentre nella relatio del
codice londinese si tace sulla paura provata dai quattro ma si afferma che
«non si volevano manifestare per nessun motivo ai Saraceni (nondum
volentes manifestari saracenis)»!>. Odorico da Pordenone non patla
dell’atteggiamento dei frati ma identifica coloro che li ospitano come ne-

12 Chronica, p. 611 per entrambe le testimonianze.
13 Gadprat, Une image de I’Orient cit., pp. 118-121.
14 Golubovich, Biblioteca cit., p. 111.

15 Ihid,, p. 70.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 17

storiani descrivendoli come eretici e scismaticil®. Al di 1a delle sfumature,
quel che ¢ certo ¢ che i frati non manifestarono in alcun modo la volonta
di morire martiri'’. Infatti, Tommaso, Demetrio e Giacomo (Pietro ri-
mane in casa) compaiono di fronte al cadi di Thane, ovvero all’autorita
religiosa della citta, solo perché citati in giudizio come testimoni in un
processo di “violenza domestica”, perpetuata da colui che li ospita ai
danni della moglie. 11 cadi, visti i religiosi, esprime la volonta di interro-
garli sulla loro fede. Cosi ha inizio un dialogo tra lui e Tommaso da To-
lentino, portavoce dei frati, in cui ¢ evidente I'iniziale prudenza del frate
marchigiano nel non rispondere alle provocatorie domande che gli ven-
gono poste!8. L’atteggiamento di Tommaso cambia con Iincalzare delle
questioni. Se prima evita il conflitto, quando ¢ chiamato a esprimersi su
Maometto, nega che egli sia il Profeta e che sia mandato da Dio, affer-
mando, secondo il codice londinese — poi ripreso da Odorico —, che sia,
piuttosto, «virum diabolicum» e che «ministerium dyaboli exercuisse»!”. 11
cadi, irato, a quel punto condanna i frati alla prova del fuoco. Nella piaz-
za principale della citta viene acceso un grande falo in cui viene spinto a
entrare Giacomo da Padova, a rappresentanza dei frati, rimanendo illeso
per ben due volte. A quel punto fa la sua comparsa il melik, ovvero
l’autorita civile musulmana, che, insieme al cadi, riconosce che 1 frati so-
no protetti da Dio?0. I due li cacciano via dalla citta e, secondo Odorico,
sono imbarcati in un naviglio e portati in un villaggio sito in un’isola vi-

16 «In hac civitate [Thane] invenerunt XV domus nestotinorum scilicet christianorum
qui sunt scismatici et heretici; et dum sic essentillic, sibi invenerunt hospitium, et hospitati
fueruntin domo cuiusdam illorum» [Odorico da Pordenone, Zinerarium (Relatio), in Sinica
Sfranciscana, 11 voll., 1 (Itinera et relationes fratrum minorum saeculi XII1 et XI17), a cura di A. van
den Wyngaert, Firenze 1929, pp. 413-495: 424].

17 Infatti, il loro martirio «tomisticamente ¢ definibile s#b praecepton, come acutamente
nota Bvangelisti, Martirio volontario cit., p. 235.

18 J] dialogo viene ricostruito nel suo sviluppo da Odorico. La Chronica, cit., p. 599 riporta
stralci del dialogo citandoli sia dalla relatio di Odorico sia da una lettera di frate Giordano.
Quanto viene affermato in quest’ultima lettera non ¢ presente nella relatio di Odotico.

19 Golubovich, Biblioteca cit., p. 70.

20 Nella relatio di Bartolomeo, in quella del codice londinese e in quella di Odorico il
melik compate solo a questo punto della vicenda mentre nella passio tiportata nella Chroni-
¢a, cit., p. 599 interviene gia in una fase iniziale dell’interrogatorio, poi interrotta dal cadi
che sollecita Tommaso a esprimersi su Maometto. Questa prima fase dell’interrogatorio ¢
ricostruita dal compilatore della passio citando una lettera di Giordano di Séverac.



18 FRANCESCO CARTA

cina. La vicenda sembra terminata con la salvezza dei frati quando rientra
in scena il cadi, il quale, dopo aver convinto il melik, manda quattro sicari
a ucciderli per paura che, se fossero rimasti vivi, avrebbero potuto scate-
nare delle conversioni tra la popolazione. I frati vengono raggiunti e uc-
cisi?l,

I 1. analisi di MacEvitt

Nel libro di MacEvitt il martirio di Tommaso e compagni ha un ruolo
centrale. Pur non essendo il primo martirio cristiano che ebbe per prota-
gonisti 1 fratt Minort, ¢ il primo, infatti, di cui ¢i rimane un vero e proptio
racconto. Anche il martirio dei cosiddetti Protomartiri del Marocco (T
1220), che scateno le reazioni dello stesso Francesco d’Assisi e fu
all’origine della vocazione minoritica di Antonio di Padova, approdo in
un racconto scritto successivamente al martirio dei frati di Thane, piu di
un secolo dopo la loro morte?2. 11 perché di questo ritardo ¢ spiegato da
MacEvitt in una maniera semplice, che costituisce anche una delle tesi
principali del suo libro: nel XIII secolo I’Ordine minoritico costrui la sua
specifica identita intorno alla poverta individuale e collettiva, ritenuta

21 Le testimonianze differiscono leggermente sulle modalita. Secondo la relatio di Barto-
lomeo (Golubovich, Bibliotecacit., p. 112), Tommaso da Tolentino fu preso per la barba e
sgozzato con una spada, Giacomo da Padova fu ucciso attraverso dei colpi inflitti in testa
con unaspada («unus eorum ense vibrato, super collum et caput ipsum pecutiens, marty-
rem Christi fecity) mentre Demetrio attraverso dei colpi al petto («percutientes gladio in
pectorer). Due giorni dopo, Pietro da Siena, dopo essere stato impiccato a un albero («per
gulam in arbore suspendi») rimanendo illeso, fu deposto e ucciso con la spada («sic eum
gladio fecitinterfici»). La relatio del codice londinese concorda pienamente. Secondo la te-
stimonianza di frate Odorico da Pordenone, I#inerarium (Relatio) cit., pp. 432-433, 1 frati fu-
rono fatti spogliare, Tommaso da Tolentino fu decapitato dopo aver giunto sul petto le
bracciaa forma di croce («iunctis simul manibus in modum crucisy), a Giacomo da Padova
spaccarono la testain due fino agli occhi («usque ad oculos») e poi gli tagliarono la testa,
mentre frate Demetrio fu colpito violentemente all’altezza della mammella («in mamillay)
con unaspada e poi decollato. Due giorni dopo Pietro da Siena fu ucciso nella seguente
maniera: lo appeseroa un albero e lo tagliarono a meta in due parti («ipsum per medium
diviserunt»).

22 In realta, Giordano da Giodano nella sua Chronica (Chronica fratris lordani a lani, Qua-
racchi 1885, pp. 1-49, pp. 3-4, par. 8) cita una /egenda, andata purtroppo perduta, che Fran-
cesco avrebbe proibito di leggere.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 19

corrispondente a quella seguita da Cristo e dagli apostoli. Questa partico-
lare interpretazione della poverta fu negata all’inizio del XIV secolo da
vari pronunciamenti di Giovanni XXII in seguito ai quali I’Ordine si tro-
vo bisognoso di ancorare la suaidentita a qualcos’altro rispetto a una po-
verta destituita di ogni fondamento teologico e giuridico. I frati, secondo
MackEvitt, lo trovarono nel martirio, in grado, peraltro, anche di essere
un riferimento identitario comune alle diverse anime — degli “spirituali” e
dei conventuali — in conflitto tra loro23,

Non ¢ questa la sede per discutere questa tesi di fondo che, gia critica-
ta a ragione in piu aspetti, ha comunque il merito, a parere di chi scrive,
sia di proporre un modello interpretativo generale della storia minoritica
— certo schematico ma comunque non privo di elementi di riflessione —
sia di porsi il problema di quale fu il destino identitario dell’Ordine dopo
Giovanni XXII, soprattutto di quella parte non interessata dai processi di
riforma osservante. B pure vero che tale modello dovrebbe trovare con-
ferma nell’analisi di una testualita molto piu vasta e varia rispetto a quella
analizzata dallo studioso americano?*. E forse non sara superfluo ricorda-
re che il martirio — e in generale le “missioni” — non mi sembrano acqui-
sire un posto d’eccezione in fonti tutt’altro secondarie come 1 commenti
alla Regola, in cui lo spazio per un eventuale approfondimento del tema
era garantito dalla possibilita di interpretare il capitolo XII dedicato a
“coloro che vanno tra i saraceni e gli altri infedeli”?>. Senza contare, inol-

23 Per esempio: «Further controversy erupted when Pope John XXII subsequently de-
clared that belief in the absolute poverty of Christ and the apostles was heresy; the foun-
dation of Franciscan piety was thus entirely undermined. No longer able to distinguish
themselves on the basis of poverty, martyrdom became the sign of Franciscan zeal»
(MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 21-22); «Enthusiasm for the martyrs rose as the friars
could no longer rely on poverty as a fundamental Franciscan virtue. In this sense, the mar-
tyr accounts were a balm to spirituals and conventuals alike, and offered a Franciscan
identity both could admire» (Iid., p. 148).

24 T una critica gia posta da P. Evangelisti, Per una storia del martirio come valore
dell’antocoscienza minoritica (secoli XII1-X17). Osservazioni in margine a The Martyrdom of the Franci-
scans, «Reti Medievali» 24 (2023) 1, pp. 43-65, anche online <https://doi.org/10.6093/
1593-2214/10118> (ult. cons. 4/11/2025).

25 Scelgo di non rinunciare all'uso del termine “missione” per il suo indubbio valore
evocativo, ponendolo, tuttavia, tra virgolette per segnalare che nel XIII e XIV secolo wissio
non aveva il significato odierno, nato nel XVI e XVII secolo per designare I'incarico di
evangelizzazione conferito dalla Chiesa. 1. Heullant-Donat, Les franciscains et le martyre an
Xllle siecle, in Dai protomartiri francescani a sant’Antonio di Padova, a cura di L. Bertazzo e G.



20 FRANCESCO CARTA

tre, che, vista la loro struttura, questi testi possono essere letti anche in
ottica comparativa, paragonando, cioe, il livello di approfondimento dei
vari temi commentati per giudicarne 'importanza che ebbero per 1 frati,
attraverso, per esempio, un minore o maggiore numero di guaestiones po-
ste: indizio di problematicita, certo, ma, in definitiva, anche di centralita
che il tema ebbe per il commentatore. Ebbene, almeno da una prima
analisi, ¢ netta, ancora per tutto il XV e I'inizio del XVI secolo, il predo-
minio assoluto della poverta2°.

A prescindere da queste osservazioni, in questo contributo vale piut-
tosto la pena soffermarsi su quanto MacEvitt afferma a proposito dei
martiri di Thane. Le parti a loro dedicate sono strutturate attraverso
Panalisi delle testimonianze pervenuteci, senza entrare, tuttavia,
nell’analisi delle spinose questioni di paternita delle relationes né giustifi-
cando il motivo di alcune scelte che, nel libro, paiono a tutti gli effetti ar-
bitrarie?’. Il lettore che voglia trovare un po’ di chiarezza all’interno della
selva delle testimonianze rimarra deluso. Cambiera atteggiamento, tutta-

Cassio, Padova 2011, p. 14, nota 12, dopo aver segnalato questo problema, propone di ri-
fiutare il termine “missione” per quello di “evangelizzazione”. Anche P. Evangelisti, Dgpo
Francesco, oltre il mito. 1 frati Minori tra Terra Santa ed Enropa (XI1I-X1 secoly), Roma 2020, pp.
13-14 rilevala a-storicita del termine “missione” per la realta medievale e propone di usare
piuttosto “apostolato evangelico missionario”. Di diverso avviso B.Z. Kedar, Crusade and
Mission. Enrgpean Approaches toward the Mustims, Princeton 1984, p. 13 e soprattutto T. Tana-
se, «Jusqu’anx limites du mondes. La papauté et la mission Franciscaine, de I’Asie de Marco Polo a
L Awmiérique de Christophe Colomb, Roma 2013, pp. 17-27, che sceglie di usare il termine sotto-
lineando che 'evangelizzazione nel X1II secolo «mit en place les mécanismes fondamen-
taux qui furent repris par la suite a partir XVIe siécle sur une échelle nouvelle» (p. 24).

26 Sui commenti alla Regola F. Carta, Interpretare Francesco. 1 fratz, i papi e i commenti alla
Regola dei frati Minori (XII-X1/1 secolo), Roma 2022. Sivedano, per esempio, i commenti di
Bartolomeo da Pisa — nessuna questione per un totale neanche di 6 righe dedicate al cap.
XII contro piu di 20 guestiones ¢ un totale di 227 righe per il capitolo VI dedicato
all’ altissima panpertas —, di Cristoforo da Varese — che addirittura, in occasione dei capitoli
IV e VI, decide di cambiare il modo di commentare preferendo procedere per guestiones (ne
inserira 67) «ut clarius appareat et intelligatur materia istius capituli [IV] et capituli VI, quia
paupertas sanctissima religionis fundamentum est ()» (Rieti, Biblioteca comunale, 1.2.34, f.
906r), di Alessandro Ariosto (12 guestiones per 11 VI capitolo e una sola per il XII), di Gio-
vanni Pili da Fano — che nel suo Dialogo de la salute afferma che il capitolo XII «non indi-
gebat expositione [sic.|»: «Italia Francescana» 10 (1935), p. 33.

27 Per esempio, il fatto che non vengano mai citati né il codice di Londra né, in genera-
le, frate Francesco Cinquini da Pisa o che la relatio di Bartolomeo si dica conservata in un
solo manoscritto MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 107-108).



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 21

via, se il suo desiderio ¢ quello di scoprire un’interpretazione originale re-
lativa alle testimonianze del martirio. MacEvitt mette in relazione, fin
dall’esordio del capitolo IV («Their Blood Has Been Spilled Everywherey.
Evangelization, Martyrdom, and Christian Trinmphalism in the Early Fourteenth
Century), 1 martirio di Thane con quello dei quattro fraticelli arsi a Marsi-
glia nel 1318. Constatando che il primo racconto di un martirio noto,
ovvero quello di Tommaso e compagni, compare proprio nel contesto
della discussione sulla poverta minoritica che ebbe per protagonista Gio-
vanni XXII, MacEvitt sostiene che debba essere letto, insieme a tutti gli
altri successivi, in chiave metaforica. Per entrambe le parti dell’Ordine
che si affrontavano in quegli anni — ovvero quella dei conventuali e quel-
la degli “spirituali” — «Islam and Muslims were not really the issue»?8. At-
traverso quel racconti, infatti, i frati leggevano una figura del loro atteg-
giamento nei confronti dei pronunciamenti di Giovanni XXII e della
Chiesa in generale:

Per i conventuali — che accettavano il concetto di poverta come malleabile e crede-
vano che la gerarchia dell’Ordine dovesse determinarne il significato — il rifiuto del
mondo attraverso le storie di martirio dimostrava il loro rifiuto dei beni materiali in un
modo che non era in conflitto con le bolle papali che imponevano la proprieta dei be-
ni che usavano. Per i francescani spirituali il martirio dimostrava il materialismo cor-
rotto della Chiesa istituzionale e la loro corrispondente purezza2.

La lettura “spirituale”, in particolare, ¢ la piu interessante per il nostro
discorso. MacEvitt afferma che, per come ¢ costruito, il racconto del
martirio si presterebbe a essere letto come una condanna di Giovanni
XXII e delle persecuzioni det frati e delle beghine uccisi dall’Inquisizione
su suo comando®. Questa interpretazione si basa su alcuni indizi che va-
le la pena riprendere e discutere.

28 Ibid., p. 95.

29 «For conventual Franciscans — those who accepted the concept of poverty as malle-
able and believed that the hierarchy of the order should determine its significance — rejec-
tion of the world through stories of martyrdom demonstrated their rejection of material
goods in a way that did not conflict with papal bulls mandating their ownership of the
goods they used. For spiritual Franciscans, martyrdom demonstrated the corrupt material-
ism of the institutional church, and their own corresponding purity» (I, p. 94-95).

30 «For some Franciscan readers, an accountof friars dying at the instigation of tyran-
nous religious authorities could have been read as a veiled attack on John himself, the Ta-



22 FRANCESCO CARTA

Innanzitutto, si fonda sull’affiliazione di Tommaso e forse di Odorico
agli “spirituali”. Se per Tommaso P'appartenenza al gruppo dei dissidenti
¢ certa, molto pit dubbia, invece, e per ammissione anche dello stesso
MacEvitt, ¢ quella di Odorico®'. Se anche Odorico fosse “spirituale”,
inoltre, per dare sostanza all’ipotesi che il testo del frate di Pordenone sia
stato scritto prospettando una futura e possibile lettura “spirituale”, si
dovrebbe ipotizzare che egli ne sia il primo autore, quando, invece, lavo-
ra sicuramente su racconti gia esistenti. Si dovrebbe allora sostenere che
anche gli altri autori, come Bartolomeo, siano “spirituali” o, meglio, che
tutto il circuito di autori, destinatari e latori di lettere fosse in qualche
modo tale o almeno simpatizzante con essi. E anche se questo fosse il
caso, non si spiegherebbe, comunque — temo — come sia stato possibile
che qualcuno, ignaro delle conseguenze, abbia fatto arrivare una relazio-
ne come quella di Bartolomeo in Curia, ad Avignone, in concistoro ¢ alla
presenza di Giovanni XXII.

MacEvitt sembra sostenere la sua tesi, inoltre, anche rilevando che
nelle relationes il melik ¢ paragonato al “podesta” della citta mentre il cadi
al “vescovo della citta”. Tali paragoni favorirebbero, secondo lui, la lettu-
ra metaforica del racconto. Non si puo fare a meno di rilevare tuttavia
che, in effetti, questi potrebbero essere semplici tentativi di spiegare que-
sti termini a un pubblico occidentale non familiare con essi.

L’ultimo argomento a sostegno della sua tesi riguarda due affreschi
commissionati al grande pittore senese Ambrogio Lorenzetti dai frati del
convento di san Francesco a Siena, che I'autore, peraltro, non ritiene un
ambiente escluso da ampie simpatie “spirituali”32. In questo caso I'idea di
una identificazione tra il papa e il melik derivante da una lettura parallela
tra I’affresco della rinuncia dei beni di San LLudovico di Tolosa nelle mani
di Bonifacio VIII e il martitio dei frati di fronte al melik, sembra molto
azzardata. Innanzitutto perché non sappiamo quale fosse il rapporto spa-
ziale tra i due affreschi all’interno della sala del capitolo e se questo favo-

na martyrs standing in for (or standing alongside) the friars and beguines killed by the In-
quisition» (Ibid., p. 119).

31 8iveda a questo proposito A. Tilatti, Oderico da Pordenone: 1/ita e Miracula, «I1 Santov,
44 (2004), pp. 313—474, in particolare p. 330. Cfr. MacEvitt, The Martyrdom cit., p. 120:
«The spiritual affiliations of Tommaso di Tolentino and perhaps even of Odorico himself
encourage us to imagine a spiritual reading of the martyrdomy.

32 MacEvitt, The Martyrdom cit., pp. 121-124; 123 per il convento di Siena.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 23

risse o meno la comparazione tra i due (una cosa ¢ se si trovavano di
fronte, un’altra se erano uno accanto all’altro); in secondo luogo perché il
melik e Bonifacio VIII — accomunati nella lettura “spirituale” — non sono
rappresentati nella stessa posizione (il melik ¢ posto al centro, occupa la
scena, ¢ tiene due spade nelle mani; il papa ¢ rappresentato di profilo, al
lato dell’affresco, e tiene fra le mani quelle di Ludovico), dato che certa-
mente non invita a una comparazione; in terzo luogo perché probabil-
mente — come gia ammette, in realta, anche MacEvitt — l'affresco dei
martiri non rappresenterebbe, almeno secondo la piu invalidata attribu-
zione, l'uccisione di Tommaso e compagni ma quella di sei frati ad Alma-
liq nel 1339.

Rimane, in sostanza, 'appartenenza agli “spirituali” di Tommaso da
Tolentino che, tuttavia, non si comprende bene in che modo dovrebbe
stimolare una lettura “spirituale” delle vicende. Mi sembra da escludere
come inverosimile I'ipotesi secondo cui lui stesso avrebbe pensato di agi-
re e, in definitiva, di morire martire in funzione di una futura interpreta-
zione tesa a condannare la Chiesa corrotta di Giovanni XXII. Fu forse,
allora, la sua sola presenza a spingere 1 suoi compagni a leggere le vicen-
de indiane come una condanna anche contro coloro che ’avevano perse-
guitato, in quanto “spirituale” compagno di Angelo Clareno, prima della
sua partenza per ’Oriente? Possibile, forse, ma bisognerebbe addurre
prove che non abbiamo. Il che mi sembra costituire gia un dato per porsi
il dubbio che stiamo rischiando di sovrainterpretare le vicende e di vede-
re cio che, in realta, non c’¢.

IV, Una nuova interpretazione

Nel suo intervento critico sul libro di MacEvitt Paolo Evangelisti, tra
altri aspetti, sottolineava la mancanza di un lavoro di incrocio tra testi ti-
pologicamente diversi, in particolare tra la letteratura martiriale e le fonti
normative e trattatistiche, escluse a priori dall’analisi dello studioso ame-
ricano33,

33 Bvangelisti, Per una storia del martirio cit.



24 FRANCESCO CARTA

Se effettivamente proviamo a propotre questo fecondo incrocio per il
nostro caso di studio, mi sembra che il martirio possa acquisire una nuo-
va prospettiva, che, per una strana eterogenesi dei fini, in ultima analisi
conferma, proprio attraverso la figura di Tommaso da Tolentino, I’idea
di MacEvitt di un legame tra il martirio dei frati di Thane e gli “spirituali”
francescani.

Rispetto alla riflessione di MacEvitt il centro del mio ragionamento
non riguarda tanto le ipotetiche interpretazioni che subirono le vicende
dei martiri dopo che furono raccontate, ma le azioni stesse dei quattro
trati, il loro agire nella citta, le loro scelte di fronte alle autorita musulma-
ne. Se ne riprendiamo le vicende essenziali potremmo dire che
Poriginalita dei fatti di Thane sta tutto in due atteggiamenti assunti da
Tommaso e compagni: nel restare inizialmente nascosti presso altri cri-
stiani non rivelandosi pubblicamente e non cercando, di conseguenza, né
la predicazione né il martirio, e nell’accettare la morte solo una volta che
fu chiaro che I'interrogatorio a cui erano stati sottoposti era indirizzato a
una condanna. Si tratta di due atteggiamenti quasi “unici” che non ri-
scontriamo in nessun altro racconto martiriale coevo, tantomeno in quel-
lo, di poco successivo, dei Protomartiri del Marocco. La ricerca del mar-
tirio di questi ultimi ¢ palese fin dall’inizio e talmente insistente e insistita
che — mi sia concesso di affermarlo con ironia — il lettore moderno trova
quasi piu facile mettersi nei panni delle autorita musulmane — che li con-
dannano a morte solo dopo innumerevoli tentativi di allontanarli senza
ucciderli — che in quelli dei frati.

Il punto ¢ che questi due atteggiamenti assunti da Tommaso, Deme-
trio, Giacomo e Pietro se anche sono, come detto, quasi “unici” rispetto
ai raccontl martiriali coevi, in realta non sono originali, ma evocano, in
maniera, mi sembra, chiara, due modi di comportarsi “tra i saraceni e gli
altri infedeli” codificati nel capitolo XVI della Regola non bollata®+. Ri-
leggiamo 1l testo:

34 Le mie riflessioni sulla Regola non bollata devono molto soprattutto a I. Heullant-
Donat, Les franciscains et le martyre an X1lle siecle cit., in part. pp. 21-23; a P. Evangelisti, Mar-
tirio volontario ed ideologia della Crociata. Formazione ¢ irradiazione dei modelli francescani, a partire
dalle matrici altomedievali di affermazione martiriale dell’identita cristiana, «Cristianesimo nella Sto-
riaw, 27 (2000), pp. 161-248, in part. pp. 203-206 ¢ G.G. Metlo, Frate Francesco e il superamen-
to della Crociata, in 1 francescani e la crociata, a curadi A. Cacciotti e M. Melli, Milano 2014, pp.
15-30, in part. pp. 24-26.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 25

I frati poi che vanno fra gli infedeli, possono comportarsi spiritualmente in mezzo
a loro in due modi. Un modo ¢ che non facciano liti o dispute, ma siano soggetti ad
ogni creatura umana per amore di Dio (1Pt 2,13) e confessino di essere cristiani.
L’altro modo ¢ che quando vedranno che piace al Signore, annunzino la parola di Dio
perché essi credano in Dio onnipotente Padre e Figlio e Spirito Santo, Creatore di tut-
te le cose, e nel Figlio Redentore e Salvatore, e siano battezzati, e si facciano cristiani,
poiché, se uno non sara rinato per acqua e Spirito Santo non puo entrare nel regno di

Dio (Gv 3,5)%.

Tali prescrizioni si leggono in un testo risalente al 1221, lo stesso anno
in cui Francesco d’Assisi torno dall’Egitto e un anno dopo la morte dei
Protomartiri, e, come noto, non vengono riportate, insieme a tutti i rife-
rimenti evangelici che evocavano «la possibilita del martirio come condi-
zione permanente per i fratin®o, nel capitolo XII della Regola definitiva
(1223). Si ¢ ipotizzato, a questo proposito, che la codificazione del capi-
tolo XII della Regola bollata fosse la risposta normativa contro
Pesperienza martiriale dei Protomartiri, che aveva suscitato resistenze da
parte dell’Assisiate’’. Si ¢ dato per scontato, dunque, che quei frati aves-
sero impostato la loro missione sul capitolo XVI della non bollata cosi
come lo leggiamo noi, cio¢ nella redazione del 1221. Tuttavia, si potreb-
be anche pensare, data la maniera con cui quel testo andava costruendosi
nel tempo per modifiche e giustapposizioni, che la risposta al martirio dei
protomartiri abbia suscitato piu che la scrittura del capitolo XII della Re-
gola bollata quello del capitolo XVI della Regola non bollata, compresa
la specificazione dei due modi di andare a comportarsi tra gli infedel,
francamente non corrispondenti con la prassi martiriale dei frati in Ma-
rocco — per come, naturalmente, ci viene raccontata piu di un secolo do-
po i fatti. In quest’ultimo caso il capitolo XVI della non bollata conden-
serebbe la volonta normativa di un Francesco ormai esperto, tornato

35 Regula non bullata, cap. XVI, 5-7 (Francesco d’Assisi, Seritti, a cura di C. Paolazzi,
Grottaferrata 2009, pp. 266-267).

36 Bvangelisti, Martirio volontario cit., p. 205.

37 Per varie ragioni: per il fatto che i frati «facevano le lodi di lui» e «si gloriavano del
martirio di quelli», perché nei fatti «quella prima missione non approdo a nulla» come ri-
porta Giordano da Giano (Chronica fratris Jordani cit., pp. 3-4; trad. in Fonti Francescane, Pa-
dova 20123, 2330) e perché forse avrebbe causato una spinta missionaria incontrollata che
avrebbe suscitato una reazione negativa da parte della gerarchia ecclesiastica. Si veda a
proposito Heullant-Donat, Les franciscains et le martyre au Xllle siecle cit., in part. p. 23 e ss.



26 FRANCESCO CARTA

dall’incontro col sultano e avveduto critico di espetrienze “missionarie”
contemporanee alla sua.

Come che sia, la questione a questo punto ¢ la seguente: ¢ possibile
che frate Tommaso e compagni abbiano esemplato il loro comportamen-
to proprio sulle prescrizioni della Regola non bollata? Per rispondere si
devono incrociare le vicende di quel testo, della Regola definitiva e del
suo commento.

Si potrebbe affermare che la Regola non bollata, per la sua invalidita
giuridica, sarebbe stato un testo sicuramente condannato all’oblio se i
Minori non avessero sentito continuamente ’esigenza, nel corso della lo-
ro storia, di reinterpretare continuamente la figura di Francesco attraver-
so 1 testl agiografici e la Regola attraverso i commenti e le costituzioni.

Nelle agiografie quel testo tende a scomparire e il “vergognoso™ rifiu-
to di approvarla opposto in Curia taciuto. In generale, infatti, la maggior
parte dei testi agiografici restituisce uno schema abbastanza semplice, in
cui alla prima approvazione da parte di Innocenzo 111 del propositum: vitae
segue, a distanza di tanti anni, la scrittura miracolosa della Regola defini-
tiva da parte di Francesco. Eppure, la presenza di una Regola precedente
a quella approvata non poteva essere completamente celata e, pur citata
velocemente e cursoriamente, alla fine emerge. Come nella [egenda maior
di Bonaventura da Bagnoregio: «Seguendo le indicazioni avute in visione,
[Francesco] volle, prima di farla approvare, ridurre a forma pit compen-
diosa la Regola, che aveva steso con lunghe e abbondanti citazioni del
Vangelo»®8. Quella prima lunga Regola ¢ proprio la non bollata su cui,
tuttavia, Bonaventura non sente alcun bisogno né di soffermarsi ulte-
riormente né, naturalmente, di citarne la mancata approvazione da parte
di Onorio III. La narrazione dei fatti ¢ incentrata, piuttosto, sulla dimen-
sione visionaria e prosegue, senza sbavature, approfondendo quello che il
lettore ¢ invitato a notare: I’agire di Francesco guidato da Dio. Segue su-
bito, infatti, il racconto della dettatura della Regola su un monte, con due
compagni, «secondo quanto gli suggeriva lo Spirito divino durante la
preghierax, la perdita di questa prima versione e la miracolosa nuova det-

38 Bonaventura de Balneoregio, Legenda maior sancti Francisct, in Analecta Franciscana, 19
voll., X/1, Quaracchi 1941, pp. 557-652. Traduzione italiana in Fonti Francescane, Padova
20123, 1083.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 27

tatura, identica alla precedente, «come se ricevesse le parole dalla bocca
di Dio»°.

Dal punto di vista esegetico il primo commento a citare la Regola non
bollata fu quello di Ugo di Digne, scritto intorno alla meta degli anni
Cinquanta®’. Egli la utilizzo spinto dall’esigenza di trovare delle auctoritates
utili a commentare la Regola definitiva: quel testo, scritto sempre, a parer
di Ugo, da Francesco, era piu lungo e approfondito rispetto al definitivo
e avrebbe potuto costituire un prezioso ausilio ermeneutico per com-
prenderne il significato*!. Dopo I'uso che ne fece Ugo, dobbiamo atten-
dere quasi un secolo prima che la Regola non bollata riappaia: nel 1321-
22 Angelo Clareno la utilizzo nel suo commento alla Regola e solo alla
meta del XIV secolo fu realizzato il primo manoscritto che la tramanda

completa: il codice Roma, Bibl. della Pontificia Universita Antonianum,
1, ff. 69ra-79vb*2.

39 Bonaventura de Balneoregio, Legenda maior sancti Francisci, cap. IV, par. 11. Traduzio-
ne italiana in Fon#i Francescane, Padova 20123, 1084.

40 Per una panoramica sulle interpretazioni del capitolo XII della Regola si veda soprat-
tutto Evangelisti, Dgpo Francesco cit., pp. 171-206 (cap. IV: Le fonti normative francescane
e 'impegno conversionistico dei Minori); e F. Carta, Inter saracenos et alios infideles. e
missioni dei frati Minori nelle Expositiones super Regulam (sec. XIII-XIV/), «Franciscana», 19
(2017), pp. 77-156.

41 D. Ruiz, Hugues de Digne et la Regula non Bullata, «Franciscanax, 15 (2013), pp. 101-147.

42 C. Paolazzi, La Regula non Bullata secondo Angelo Clareno: tradigione testuale e rimaneg-
giamento, «Aevumy, 80 (maggio-agosto 2000) 2, pp. 457-477; L. Pellegtini, Ia tradizione ma-
noscritta della Regula non Bullata. I a genesi di un testo e la sua vicenda nella storia dell’Ordine mino-
ritico, in La Regola dei frati Minori, Atti del XXXVII Convegno internazionale della Societa
Internazionale di Studi Francescani, Assisi 8-10 ottobre 2009, pp. 83-116. Precedentemen-
te anche Fidenzio da Padova nel suo Liber recuperationis Terrae Sanctae cita alcuni concetti e
passidel Vangelo presenti nella Regola non bollata, ma non ¢ chiaro se effettivamente ne
conobbe direttamente il testo. Paolo Evangelisti mi sembra prudente a tal proposito: «As-
sistiamo cosi, entro il progetto fidentino, alla presenza di una serie di norme che richiama-
no, a diverso grado di letteralita, la logica pit forte e pit autentica del codice francescano,
anche specificatamente dedicato alla regolamentazione dell*‘andare tra i Saraceni” e
dell*andare per il mondo™ (P. Evangelisti, Fidenzio da Padova e la letteratura crociato-
missionaria minoritica. Strategie e modelli francescant per il dominio (XIII-X1" sec.), Bologna 1998, p.
176). In nota alla frase compaiono oltre i capitoli I1I e X1I della Regola anche quelli XIV e
XVIdellanon bollata. Ctr. Id., Martirio volontario cit., pp. 222-224 in cui la conoscenza da
parte di Fidenzio del passo di Mt 10,16 («Ecce ego mitto vos sicut oves in medio luporum.
Estote ergo prudentes sicut serpentes et simplices sicut columbae») sembra mediata dal
commento alla Regola di John Pecham.



28 FRANCESCO CARTA

Clareno nel suo commento usa la Regola non bollata come azuctoritas
centrale, citandola per intero. Nel commento al capitolo XII della Regola
definitiva, in particolare, riporta tutto il capitolo X VI, rilanciando quanto
la non bollata prescrive a proposito dell’invio dei frati tra i saraceni e gli
altri infedeli, dei due modi di comportarsi tra di loro e tutte le citazioni
evangeliche che evocavano la prospettiva martiriale. I1 commento di An-
gelo Clareno si caratterizza per una prospettiva escatologica che mutua
dal commento di Pietro di Giovanni Olivi e per una chiara interpretazio-
ne del fine delle “missioni” dei frati, gia presente nella Regola non bolla-
ta: la conversione degli infedeli e — aggiunge Angelo rispetto alle sue fon-
ti — dei cristiani che perseguitavano gli “spirituali”. I martirio, come sug-
gerisce sempre il testo della non bollata, non ¢ fine delle “missioni” ma
mezzo utile, insieme alla vita, ai costumi e alle parole per adempiere il fi-
ne conversionistico®3.

Il fatto che Clareno conobbe e utilizzo la Regola non bollata nel suo
commento puo essere, a mio parere, ’elemento chiave per affermare che
un legame tra i martiri di Thane e la codificazione delle “missioni” offer-
ta nella non bollata effettivamente ci fu. Sebbene, infatti, 1 frati non pote-
rono leggere il suo commento, scritto dopo la loro morte, ¢ molto proba-
bile che almeno uno diloro, Tommaso da Tolentino, ebbe modo non solo
di condividere le sue riflessioni sulla Regola bollata e non bollata, ma an-
che, in un certo senso, di contribuire a formatle, soprattutto se conside-
riamo il commento di Angelo non esclusivamente opera di un autore, ma
anche di un ambiente specifico: quello degli “spirituali” delle Marche*4.

Tommaso, secondo la stessa testimonianza del Chronicon di Clareno,
visse con lui fianco a fianco per tantissimo tempo. Dopo aver condiviso
con lui e Pietro da Macerata Pesperienza del carcere per ben dieci anni
(dal 1279-80 al 1289-90) i tre partirono, insieme ad Angelo da Tolentino
e Marco da Montelupone, nel regno armeno di Cilicia (nella Turchia me-
ridionale) rispondendo a un’esplicita richiesta del re Aitone II. Nel 1294,

43 Evangelisti, Martirio volontario cit., pp. 210-212; Carta, Inter saracenos et alios infide-
les cit., pp. 140-149.

44 Che Tommaso, insomma, abbia potuto condividere con Angelo riflessioni sulla Re-
gola —la cui interpretazione era al centro della dissidenza dei frati marchigiani — mi pare
fatto certo. Che poi abbia potuto leggere e discutere conluianche il testo della non bollata
rimane, dal momento che non conosciamo il momento e il luogo in cui Angelo la scopri,
un’ipotesi, anche se alquanto probabile.



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 29

inoltre, Tommaso forse entro, insieme ad Angelo, tra i pauperes eremitae
domini Celestini, la nuova compagine religiosa fondata da Celestino V, per
pot uscirne I'anno dopo*>. Come che sia, ¢ certo che tra la fine del 1300 e
I'inizio del 1301 Tommaso da Tolentino, per volonta di Corrado da Of-
fida, fece parte del gruppo di mediatori che propose un compromesso
con il gruppo intransigente di Angelo Clareno, Liberato e compagni che,
in seguito a un conflitto con i frati dell’Acaia, erano stati scomunicati dal
patriarca di Costantinopoli.

Se Angelo applico la Regola non bollata a livello esegetico, 1a mia ipo-
tesi ¢ che i quattro frati di Thane — guidati dal loro /ader Tommaso — at-
tuarono la stessa operazione a livello pratico, esemplando la loro condot-
ta missionaria proprio sulle sue prescrizioni, meditate probabilmente a
lungo dal Tolentinate proprio insieme ad Angelo e agli altri “spirituali”
marchigiani. Il fatto di non palesarsi inizialmente tra i musulmani, pur
professandosi in un certo qual modo cristiani — perché ospiti in una fa-
miglia cristiana della citta —, e solo successivamente di accettare un marti-
rio non voluto, consapevoli che quella potesse essere comunque una via
di conversione per la popolazione, mi sembra richiamare chiaramente 1
due modi di comportarsi tra i saraceni e gli altri infedeli esplicitati nella
Regola non bollata. Due modi che, come testimonia Iinterpretazione
avanzata gia anni prima da Ugo di Digne, potevano essere visti non co-
me alternativi ma come conseguenti I'uno all’altro. Si delineava cosi una
vera e propria strategia “missionaria”: in un primo momento sarebbe sta-
to opportuno rimanere nascosti, entrare nella comunita cristiana e soste-
nerla, solo in un secondo tempo — quando e se si fossero colti 1 giusti se-
gnali — ci si sarebbe attivati, attraverso soprattutto la predicazione, per la
conversione degli infedeli.

Conclusioni

Le vicende del martirio di Tommaso e compagni potrebbero essere
lette e comprese, dunque, alla luce delle prescrizioni della Regola non

45 Si veda per questa interpretazione A. Sancricca, I «Fratresy di Angelo Clareno. Da Poveri
eremiti di papa Celestino a Frati Minori della provincia di s. Girolamo «de Urbe» attraverso la genesi del
Terz ordine Regolare di s. Francesco in Italia, Macerata 2015, p. 11.



30 FRANCESCO CARTA

bollata che, proprio in quegli anni, cominciava di nuovo a circolare pro-
prio negli ambienti degli “spirituali” a cui Tommaso apparteneva.

Per una strana eterogenesi dei fini, menzionata in precedenza, il lega-
me tra il martirio dei frati di Thane e gli “spirituali” ipotizzata da MacE-
vitt troverebbe dunque conferma. Ma non a livello delle interpretazioni
successive alla formazione del racconto agiografico quanto delle vicende
stesse del martirio dei frati. Non, dunque, ragionando sugli autori e sui
lettori delle relationes del martirio ma sul concreto atteggiamento tenuto in
quei fatidici giorni da Tommaso, Demetrio, Giacomo e Pietro.

Detto cio, mi sembra che rimanga da porsi una domanda: dietro la
scelta dei frati di seguire la Regola non bollata, riutilizzata a livello esege-
tico dagli “spirituali”, come Angelo Clareno, in aperto dissidio col ponte-
fice, dovtemmo forse intravvedere una volonta contestativa, cosi come
MacEvitt rileva a proposito di una possibile lettura dei racconti del loro
martitio? Non credo. E possibile che Tommaso e i suoi compagni con-
dividessero con Angelo I'idea di far parte di un gruppo di perfetti chia-
mati ad agire in un contesto escatologico, persino quella di sentirsi perse-
guitati dal resto dell’Ordine e di essere protagonisti di una missione rivol-
ta non solo verso gli infedeli ma anche verso gli stessi cristiani che li pet-
seguitavano, cioc¢ la Chiesa istituzionale e la communitas dell’Ordine mino-
ritico; ma la scelta di adottare una strategia missionaria esemplata sulla
Regola non bollata e non un’altra (come quella radicalmente differente
dei Protomartiri del Marocco) mi sembra leggibile fuori dall’orizzonte di
un conflitto interno all’Ordine e dalle vicende avignonesi che ebbero al
centro la politica di Giovanni XXII.

Fu invece la particolare situazione delle missioni in Oriente — che Ma-
cEvitt, sulla scia di una consolidata storiografia, descrive bene nel suo li-
bro — a spiegare I'adozione di una tale strategia “missionaria”#¢. Se per il
mondo musulmano, al di la delle varie e rinnovate ipotesi di crociata, po-
teva essere ritenuto efficace il modello martiriale esemplato dai Proto-
martiri del Marocco, non piu teso all’impossibile conversione degli infe-
deli ma al rafforzamento delle comunita cristiane li presenti, nei territori

46 Siveda per esempio Tanase, Jusqu anx limites du monde cit., in particolare pp. 423-484
[cap. VII: La papauté avignonnaise, les mission franciscaines et 'ouverture des routes de
I’Asie (des année 1310 aux années 1340)] e pp. 485-545 [cap. VIII: La mission au service
de la croisade (XIVe siecle)].



LA MORTE DI TOMMASO DA TOLENTINO E COMPAGNI 31

non musulmani o di recente dominazione musulmana, come Thane, in
cui la popolazione era ancora in parte indu, il modello martiriale di
Tommaso e compagni poteva ricoprire un ruolo diverso. In quei territo-
ri, infatti, le popolazioni erano ritenute molto piu disposte ad accettare il
cristianesimo di quanto lo fossero 1 musulmani. Nei loro confronti una
tale strategia “missionaria”, dai tratti a tutti gli effetti “francescani”, come
quella esemplata sulle prescrizioni del capitolo XVI della Regola non bol-
lata, poteva effettivamente portare 1 suoi frutti.

Ed ¢ con questo spirito che Tommaso e compagni, anche a prescinde-
re dalle questioni sulle poverta e dal loro essere o meno “spirituali”, deci-
sero probabilmente di abbracciarla, fino all’estremo sacrificio.






P. Sorteni, Francesco d’Appignano e il mysterium iniquitatis / Francesco d’Appignano and the myste-
rium iniquitatis
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/3699

Francesco d’Appignano e il mysterium
imiguitalis

Paolo Sorteni

Abstract

Questo contributo indaga un argomento che ha rappresentato un problema
difficile per i filosofi medievali e con cui si ¢ misurato anche Francesco
d’Appignano: il primo peccato dell’angelo e la sua conseguente caduta. Il tema
¢ affrontato dal teologo nella questione 47 del commento al Secondo Libro
delle Sentenze, dove il Doctor Succintus si chiede se sia possibile per la volonta
agire contro un giudizio razionale formulato dall’intelletto. Gli editori del testo
di Francesco hanno gia trattato il contenuto di questa questione, riassumendola
nei suoi passaggi fondamentali; qui, partendo dal lavoro gia svolto da questi
specialisti, si propone un esame piu approfondito del tema, per confermare
Iappartenenza dell’appignanese alla scuola “volontarista” e il suo debito nei
confronti del maestro Giovanni Duns Scoto. A tal fine, in relazione al pensiero
di Francesco, si sono confrontate le opposte opinioni di due autori “intellettua-
listi”, Tommaso d’Aquino e Goffredo di Fontaines.

This paper is dedicated to a topic that represented a difficult problem for
medieval philosophers and with which Francis of Marchia also struggled: the
first sin of the angel and his consequent fall. The issue is addressed by the the-
ologian in question 47 of the commentary on the Second Book of Sentences,
where Doctor Succintus asks the question whether it is possible for the will to act
against a rational judgement formulated by the intellect. The editors of Francis’
text have already dealt with the content of this question, summarising it in its
fundamental passages; here, starting from the work already done by these spe-
cialists, we wish to propose a closer examination of the specific theme men-
tioned earlier, so as to confirm Francis of Marchia’s belonging to the “volunta-
rist” school and his debt to his master John Duns Scotus. To do this, we have
analysed the opinions of two “intellectualist” authors, whom we have com-
pared with Francis on the same issue of interest to us: Thomas Aquinas and
Godfrey of Fontaines.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.33-68



34 PAOLO SORTENI

[...] vedevo Satana cadere dal cielo come folgore.
(Le 10,18)

Questo contributo ¢ dedicato a una tematica che ha rappresentato un
problema piuttosto spinoso per i filosofi medievali e con la quale si ¢ mi-
surato anche Francesco d’Appignano: il primo peccato dell’angelo e la
sua conseguente caduta. Si tratta di una notevole sfida teorica e concet-
tuale connessa, quasi collateralmente, a una serie di argomenti fonda-
mentali all'interno della teologia e dell’etica cristiana. Rispondere alla
domanda su come sia stato possibile che esseri supetiori, creature forma-
te da puro spirito e intelligenza, abbiano potuto anch’esse peccare al pari
degli uomini, equivale a porsi interrogativi legati, inevitabilmente, a una
qualche visione della teodicea e, in ambito antropologico, dell’origine
dell’agire morale. Tutto questo ¢ stato spesso indagato alla luce di un
confronto tra Adamo e Satana; ovvero, tra le prime due creature, una
umana e P'altra angelica, alle quali puo essere imputata la responsabilita di
aver introdotto il male in un mondo pensato, in origine, buono e perfetto
dal Dio della Genesz. Ragionare sulla questione della caduta angelica signi-
fica, anche, scandagliare una “ipotesi euristica” della ragione: il caso di
Adamo e dell’angelo, soggetti che non sono stati educati e, percio, privi
di habitus, diventa un “esercizio filosofico” che consente di trarre delle
logiche conclusioni in merito alla natura della liberta umana, indagata a
partire da una psicologia dell’agire morale. Semplificando molto, possia-
mo affermare che, da Agostino in avanti, quest’ultima ¢ stata studiata a
partire dalla relazione tra intelletto e volonta, le due principali facolta
dell’anima preposte alla scelta libera rispetto alle quali Francesco ha cet-
cato di trovare una mediazione e un equilibrio, fornendo la propria 1i-
sposta originale. Al centro della questione 47 del commento al Secondo
Libro delle Sentenze 11 Doctor Succintus pone questa domanda: ¢ possibile
per la volonta agire contro un giudizio razionale formulato dall’intelletto?
Gli editori del testo di Francesco, Tiziana Suarez-Nani, William Duba,
Delphine Carron e Girard J. Etzkorn, si sono gia occupati del contenuto
di questa questione, riassumendola nei suoi passaggi fondamentali; in
questa sede, prendendo le mosse dal lavoro gia svolto da questi speciali-
sti, si vuole proporre un approfondimento rispetto alla tematica specifica
accennata poc’anzi, in modo tale da confermare I"appartenenza di Fran-
cesco d’Appignano alla scuola “volontarista” e il suo debito nei confronti
del maestro Giovanni Duns Scoto. Al fine di far emergere la posizione di



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 35

Francesco e di rendere la sua dottrina ancora piu apprezzabile, nel corso
di questo scritto si prendono in analisi le opinioni di due autori “intellet-
tualisti” a proposito del peccato angelico, ossia, Tommaso d’Aquino e
Goftredo di Fontaines, considerate imprescindibili dal teologo appigna-
nese stesso. In questo modo, all'interno dell’'ultimo paragrafo, ¢ stato
possibile operare un confronto tra i vari autori studiati, seguito da una ri-
flessione di natura, per cosi dire, ermeneutica che, ci auguriamo, possa
risultare significativa anche per il lettore contemporaneo.

1. «[...] quaero cur non accepit: ant quia non potuit, aut quia non voluit»'

Le domande di partenza che idealmente hanno mosso gli autori stu-
diati sono trampolini di lancio per poter comprendere le loro diverse
dottrine e potrebbero essere cosi formulate: come ¢ possibile che un
soggetto abdichi intenzionalmente a un giudizio razionalmente formulato
dal suo stesso intelletto? Nel caso dell’azione incontinente (arasia), che
ruolo ricoprono le passioni all’interno del processo psicologico che pre-
cede la scelta? A quale facolta decisionale va imputata la maggior respon-
sabilita dell’azione morale, alla ragione oppure alla volonta? In altre paro-
le, si tratta di tornare al celebre dilemma, gia individuato dai filosofi greci,
prima da Platone e, in un secondo momento, ripreso da Aristotele, del
cosiddetto “intellettualismo etico” socratico. Secondo questa prospettiva,
'uvomo che compie il male agisce per ignoranza del bene, affermazione
che, potrebbe essere interessante notare, sembrerebbe essere sostenuta
dal Cristo morente sulla croce quando, di fronte al peccato commesso
dai suoi persecutori, esclama: «Padre perdonali perché non sanno quello
che fanno»?. Ogni teologo, infatti, ritiene impossibile che una creatura
possa volere il male in sé poiché, come emerge anche dallo studio del

1 La citazione integrale del titolo del paragrafo ¢: «si enim vis assere deum illi ideo non
dedisse quia non accepit, quaero cur non accepit: aut quia non potuit, aut quia non voluit».
E utile al fine di introdurre il tema del primo peccato dell’angelo alla luce della contesa tra
intellettualisti e volontaristi nel XIII secolo. Cfr. Anselmo, Opere filosofiche, a curadi S. Van-
ni Rovighi, Roma-Bari 2008, p. 184. Per approfondimenti sul De Casu Diaboli: M. Parodi,
M. Rossini, Lzberta necessaria e liberta contingente in Anselpmo d’Aosta, «Rivista di Storia della Fi-
losofia», 68 (2013), pp. 43-64.

2 L¢ 23,33-34.



36 PAOLO SORTENI

pensiero di Francesco, il fine ultimo per ogni essere creato rimane natu-
ralmente, ossia necessariamente, la contemplazione di Dio3. Tutto cio ¢
spesso legato al concetto di swinderesi, che descrive la naturale inclinazione
del’'uomo al bene in quanto creatura pensata a immagine e somiglianza
di Dio*. Tuttavia, se il peccato o I'akrasia (intemperanza) consistono so-
lamente in qualche errore di valutazione, ovvero, nella scelta sbagliata di
un bene particolare non adatto al conseguimento di quello universale pit
elevato, come ¢ possibile ritenere un soggetto responsabile delle proprie
azioni? E che dire nel caso dell’angelo caduto, laddove I'intelligenza so-
praffina di quest’ultimo impedisce qualsiasi possibile sovrapposizione tra
errore di ragione e azione malvagia?

Nel corso del XIII secolo il tentativo di risoluzione ha dato avvio a
una vera e propria contesa ideologica tra due prevalenti correnti di pen-
siero: quella “volontarista”, tipica della scuola francescana di matrice
prevalentemente agostiniana, che sosteneva il primato della volonta
sull'intelletto; e quella “intellettualista”, tipica della scuola domenicana e
dei maestri delle Arti, la quale, fortemente influenzata da una riscoperta
dell’Etica Nicomachea aristotelica (in particolar modo del VII libro
sull akrasia), asseriva il predominio dellintelletto sulla volonta.
Quest’ultima, sosteneva il primato assoluto dell’intelletto dal momento
che, nella scelta morale, ¢ sempre ’oggetto conosciuto dalla facolta intel-
lettiva a determinare I’azione, secondo il principio aristotelico per il quale
“tutto cio che si muove ¢ mosso da altro” e secondo il principio per cui ¢
impossibile volere qualcosa che non si conosce. I limiti di questa pro-
spettiva, tuttavia, sono rappresentati dal fatto che la volonta, sede del li-

3 Bisognera aspettare il pensiero di Occam perché la possibilita che la volonta possa
desiderare il male sub ratione mali inizi ad essere contemplata. Cfr. G. Alliney, Velle malum ex
pura libertate: Duns Scoto ¢ la banalita del male, «Etica & Politica», 4 (2002) 2 (online:
<http://hdLhandle.net/10077/5491>, ult. cons. 06/09/2025). Cfr. V.S.C. Brackman, Oc-
khan et la possibilité de vouloir le mal “sub ratione mali”, in La volontarieta dell'azione tra Antichita e
Medioevo, a cura di F. De Luise e 1. Zavattero, Trento 2019, pp. 569-597.

4 E interessante notare il fatto che il concetto di sinderesi, cosi fondamentale e presente
nella filosofia e teologia del Medioevo a partire dalla meta dell’Ottocento circa, comincia
ad eclissarsi proprio negli anni in cui scrive Francesco; all'interno della sua opera, infatti,
per quanto ci risulta, non ¢ presente alcun riferimento a questo concetto. In merito ad un
percorso che traccia la storia della sinderesi dalle sue origini fino alla sua scomparsa: M.
Leone, Sinderesi. La conoscenza immediata dei principi morali tra Medioevo e Prima Eta Moderna,
Roma 2020.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 37

bero arbitrio, si troverebbe in questo modo a essere necessitata
dall’intelletto stesso; per questo motivo, tale modo di intendere I’agire
morale verra etichettato con il nome di “determinismo psicologico”. 1l
dibattito si esacerbo ulteriormente dopo diverse condanne ecclesiastiche,
prima tra tutte quella promulgata nel 1277 dal vescovo di Parigi Etienne
TempierS.

Per dare un’idea della portata e dell’ampiezza della questione, si pensi
a quanto afferma Dante nel canto XXVIII del Paradiso: «quinci si puo
veder come si fonda Pesser beato ne 'atto che vede, non in quel ch’ama,
che poscia seconda». Infatti, in questo passaggio, al pari, come vedremo,
sia di Tommaso sia, soprattutto, di Goffredo, il poeta sembrerebbe so-
stenere un primato della contemplazione razionale legata al verbo “vede-
re”, rispetto alla volonta rappresentata, invece, dal verbo “amare”. Evi-
dentemente il dualismo intellettualismo-volontarismo non ¢ altro che una
schematizzazione approssimativa, utile solamente per inquadrare due
tendenze di fondo che, tuttavia, molto spesso sfumarono una nell’altra,
rendendo impossibile qualsiasi facile distinzione. E stato ossetvato che lo
stesso Tommaso, considerato padre degli intellettualisti, nelle opere della
maturita fu portato ad attenuare alcune delle proprie intuizioni verso un
volontarismo di tipo “moderato’”.

> 11 7 marzo 1277 il vescovo di Parigi proibi I'insegnamento di 219 tesi filosofiche di
carattere vario, tratte non solo dalle opere aristoteliche, ma anche da testi di altri autori, fra
i quali Sigieri di Brabante, Boezio di Dacia e lo stesso Tommaso d’Aquino. La maggior
parte degli articoli condannati riguardavano questioni in materia di filosofia naturale e me-
tafisica, ma vi furono anche alcune proposizioni di carattere morale. Per fare un esempio,
si consideti la propositio magistralis di Egidio Romano, riabilitata solamente nel 1285/1286:
Non est malitiain voluntate nisi sit error vel aliqua nescientia in ratione. Cfr. D. Piché, La condanmna-
tion Parisienne de 1277 Nouvelle édition du texte latin: Traduction, Introduction et Commentaires, Pa-
rigi 1999.

¢ D. Alighieri, Commedia. Paradiso, a cura di E. Pasquini e A. Quaglio, Milano 2014, p.
489 (XXVIIL, 109-111).

7 Tommaso d’Aquino ¢ considerato, dalla maggior parte degli specialisti, il padre della
corrente intellettualista del XIII secolo da un punto di vista storico; piu problematica, tut-
tavia, ¢ I'individuazione della sua dottrina da un punto di vista teorico: molt studiosi (cfr.
Hoftmann, Free Will and the Rebel Angels in Medieval Philosophy, Cambridge 2021) mettono in
dubbio lo stesso concetto di “intellettualismo tomistico”, date le rilevanti concessioni al
volontarismo che si riscontrano all'interno del De Malo e della Summa Theologiae. Di stampo
piu spiccatamente razionalistico sono, invece, le dottrine di Sigieri di Brabante e Goffredo
di Fontaines. Anche nel caso della corrente volontarista sarebbe un errore mettere sullo



38 PAOLO SORTENI

Nel corso di questo lavoro, allora, vedremo come la questione della
caduta angelica abbia posto una maggiore criticita proprio per
I'approccio intellettualistico e come Francesco d’Appignano, facendosi
promotore di un volontarismo che potremmo definire “radicale”, risolva
le problematicita intrinseche a questa verita di fede.

Al fine di inquadrare le varie questioni in modo schematico, ci ¢ utile
ricorrere a un testo di Tobias Hoftmann, Free Will and the Rebel Angels in
Medieval Philosophy®, nel quale si individuano quattro principali grandi
problemi relativi all’argomento del peccato angelico:

Infallibility problem: as purely intellectual natures, angels seem unable to experi-
ence any cognitive deficiency; so if a sinful act presupposes a cognitive deficiency,
then angels cannot sin. [...] Blameless ignorance dilemma: Blameless ignorance excus-
es from sin, and culpable ignorance cannot cause the first sin. [...] Blameless igno-
rance problem: Angels cannot have any culpable ignorance before their first sin; so if a
sinful act presupposes a culpable cognitive deficiency, then angels cannot sin. [...]
Control problem: Angels cannot know otherwise; so if their actions follow their
knowledge, they cannot act otherwise; and since sin presupposes the ability to act oth-
erwise, angels cannot sin®.

Ciascuno di questi problemi, desunti da vari autori provenienti dalle
diverse scuole di pensiero, rimanda al medesimo dilemma: come ¢ possi-
bile compiere il male anche sotto condizioni psicologiche ideali. Gli an-
geli possiedono un’intelligenza superiore e, essendo fatti di puro spitito,
non possono far esperienza di alcun conflitto tra il desiderio razionale e il
desiderio sensibile. Inoltre, come ben sottolinea Hoffmann, in quanto
persone la cui scelta cruciale ¢ avvenuta poco tempo dopo il loro venire
al mondo, la loro decisione non pud nemmeno essere dipesa dalla for-
mazione di un cattivo o di un buono carattere, né da un’’educazione”
(habitus) di qualsivoglia genere. Alcuni teologi medievali sostengono che
gli angeli hanno ricevuto tutta la conoscenza da loro naturalmente rag-

stesso piano le dottrine di Enrico di Gand, Pietro di Giovanni Olivi e Giovanni Duns Sco-
to, per citare qualche esempio, opponendole indistintamente a quelle degli avversari di par-
te intellettualista. Enrico di Gand, tuttavia, nonostante la scuola volontarista sia al suo in-
terno altamente diversificata, ¢ considerato, per la radicalita della sua dottrina, il massimo
rappresentante di questa tendenza di pensiero.

8 T. Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels in Medjeval Philosophy, Cambridge 2021.

? 1bid., p.199.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 39

giungibile insieme alla loro stessa creazione, fatta eccezione per la cono-
scenza dei contingenti futuri, che ottengono quando il futuro diventa
presente. Percio, non dipendendo dagli angeli I"'aumento e il controllo
della loro conoscenza, essi non controllano neppure se un oggetto cono-
sciuto provochi il loro atto. Dati questi presupposti, sembrerebbe che gli
angeli non possano peccare o, quand’anche potessero farlo, non sembre-
rebbe essere giusto imputare ad essi la causa del loro errore. All’interno
dei prossimi paragrafi vedremo, allora, come gli autori presi in considera-
zione abbiano cercato di proporre delle possibili soluzioni a queste pro-
blematiche. In particolare, vedremo come la questione 63 della Summa
Theologiae di Tommaso d’Aquino, la cui tesi ¢ portata all’estremo dalla
questione 7 del Quodlibet 6 di Goffredo di Fontaines, ci fornisca un buon
termine di paragone per soffermarci e approfondire la questione 47 di
Francesco d’Appignano, la quale, tiene implicitamente in considerazione
tanto I’approccio di Tommaso quanto quello di Goffredo.

2. Tommaso d’Aquino e I'absentiam considerationis

Analizzeremo ora la dottrina del peccato angelico in Tommaso
d’Aquino, per poi esaminare la lettura estremizzata che della stessa tema-
tica propone Goffredo di Fontaines. Per comprendere la ragione di que-
sta lunga premessa all’analisi della questione di Francesco si pensi che,
all'interno del commento dell’appignanese al solo Secondo Libro delle
Sentenze, Tommaso e Goffredo sono citati in modo implicito, rispettiva-
mente, 25 e 6 volte. Sara utile, dunque, al fine di intuire la forza e la pro-
fondita della posizione del francescano, analizzare lo sfondo sul quale si
staglia e con il quale si confronta, in modo da avere una piu ampia pano-
ramica sia del contesto sia delle sue problematiche e cosi da poterne, fi-
nalmente, apprezzare I’originalita.

Nel trattare le varie contraddizioni insite nella nozione di peccato an-
gelico, Tommaso d’Aquino, anche grazie a un impiego migliore della teo-
ria dell’azione di Aristotele, porta la discussione a un livello filosofico piu
elevato rispetto ai teologi che ’hanno preceduto.

All’interno della questione 63 del primo libro della Summa Theologiae,
testo composto con finalita didattiche tra il 1265 e il 1273, in un periodo,
dunque, piuttosto avanzato della produzione del teologo, il Doctor Angel:-



40 PAOLO SORTENI

cus prende le mosse da un duplice argomento riguardo al rapporto tra gli
angeli e il male: il primo riguarda la colpa e il secondo la pena. Riguardo
al primo si pongono nove quesiti, tre dei quali ci interessano particolar-
mente: «primo, utrum malum culpae in angelo esse possit. Secundo,
cuiusmodi peccata in eis esse possunt. Tertio, quid appetendo angelus
peccavit!?,

La risposta alla prima domanda, se gli angeli possano peccare, anche
solo in quanto verita rivelata («nei suoi angeli trova difetti»!!) ¢ chiara-
mente affermativa. Nonostante dunque la nostra ragione naturale sembri
suggerirci il contrario, gli angeli possono peccare e Tommaso d’Aquino
riprende 'idea, gia esposta nel suo commento alle Senzentiae, che gli angeli
abbiano peccato non per un giudizio sbagliato (ignorantians), ma piuttosto
per una mancanza di considerazione (absentiam considerationis). Se nelle
trattazioni piu giovanili la questione di che cosa gli angeli omisero di con-
siderare era stata lasciata in sospeso, Tommaso finalmente chiarisce an-
che cio che queste creature trascurarono: la regola della Volonta Divina
(regulam divinae voluntatis) mediante la quale il loro volere avrebbe dovuto
essere regolato. Gli angeli, infatti, non possono peccare secondo natura,
tuttavia, come spiega il nostro autore, agire contro la propria natura ¢
I'essenza stessa del peccato, che si manifesta in tutti gli esseri dotati di li-
bero arbitrio. In questo caso, dunque, ’accezione di “natura”, piuttosto
che “necessita”, sembra esprimere una sorta di “inclinazione naturale”.

E importante sottolineare la funzione psicologica di questa non consi-
derazione della regola nel peccato angelico; Tommaso traccia il parallelo
tra I'ignoranza di un adultero e la non considerazione degli angeli malvagi,
suggerendo che la tesi della carenza socratica si applica a entrambi i casi:

Errat quidem adulter in particulari, eligens hanc delectationem inordinati actus
quasi aliquod bonum ad nunc agendum, propter inclinationem passionis aut habitus;
etiam si universali non erret, sed veram de hoc sententiam teneat!2.

Si suggerisce che proprio come I’adultero non avrebbe peccato se
avesse conosciuto meglio, cosi anche gli angeli non avrebbero peccato se
avessero prestato attenzione alla regola divina. Tuttavia, gli angeli, a dif-

10 Thomas de Aquino, Suzma Theologiae, a cura dei Frati Domenicani, Bologna 2014, p. 698.
11 Gb4,18.
12'Thomas de Aquino, Summa Theologiae cit, p. 700.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 41

ferenza degli uomini, non possono peccare allo stesso modo poiché, in
essi, non sono riscontrabili passioni “fisiche” che possano annebbiare la
ragione o l'intelletto.

La seconda domanda allora, riguarda proprio quali tipi di peccati pos-
sano commettere le creature celesti. Tommaso sostiene che il bene che
gli spiriti peccatori desiderarono fosse la felicita completa, che intende-
vano ottenere con il loro potere naturale. Secondo la regola divina, inve-
ce, la felicita completa doveva essere ottenuta come dono elargito libe-
ramente dalla grazia divina. Dal momento che nei demoni non si posso-
no trovare peccati che riguardino un compiacimento di tipo fisico, va da
sé che una creatura spirituale non possa compiacersi di beni materiali; ¢
necessario, percio, cercare tra quei beni che si possono trovare negli esse-
11 spirituali. I beni spirituali, tuttavia, cosi il frate domenicano prosegue la
propria argomentazione, non possono essere considerati peccato in
quanto desiderati, ma poiché desiderati in modo sbagliato, appunto, ti-
spetto ad una regola data:

Spiritualem autem naturam affici non contingit ad bona quae sunt propria corpori,
sed ea quae in rebus spiritualibus inveniri possunt [...] In spiritualibus autem bonis
non potest esse peccatum dum aliquis ad ea afficitur, nisi per hoc quod in tali affectu
superioris regula non servatur!3.

I’Aquinate, dunque, identifica Iinosservanza della regola superiore
con il peccato di superbia, «et hoc est peccatum superbiae»!4, alla quale
segui immediatamente I'invidia.

Per quanto concerne la terza domanda, che riguarda che cosa abbia
desiderato il demonio, si formula un argomento di apertura che pone una
grande difficolta riguardo al peccato angelico: gli angeli non potevano
peccare volendo il male in quanto tale, poiché il male sotto I’aspetto del
male ¢ al di fuori della portata della volonta; né potevano peccare volen-
do il male sotto I'aspetto del bene, perché scambiare un male per un be-
ne ¢ impossibile per il loro intelletto, il quale, almeno prima del loro pri-
mo cruciale peccato, non poteva errare. Di conseguenza, essi potevano
peccare solo volendo un vero bene. Ma che cosa ha desiderato, dunque,
il demonio? Secondo Tommaso il demonio ha desiderato essere come

15 Ibid,, p. 702,
14 Thid



42 PAOLO SORTENI

Dio. La somiglianza con Dio, pero, essendo il fine a cui tutte le creature
tendono, puo essere intesa sia come una semplice somiglianza sia come
una vera uguaglianza. Il secondo caso va necessariamente respinto per-
ché ¢ impossibile che un essere finito abbia desiderato essere infinito, cio
implicherebbe una forma di contraddizione contraria sia al desiderio na-
turale che all'intelligenza angelica: in ogni cosa, infatti, ¢ riscontrabile una
tendenza naturale a preservare il proprio essere («desiderium ad conser-
vandum suum esse»!), che non si conserverebbe qualora si venisse tra-
sformati in un’altra natura. Detto altrimenti, non si potrebbe desiderare
di diventare come un altro essere poiché, prima di ottenere cio che si de-
siderava, si cesserebbe di esistere. Inoltre, Tommaso aggiunge un impor-
tantissimo assunto intellettualista che non verra completamente negato
nemmeno dai volontaristi piu radicali, ovvero, che per desiderare qualco-
sa ¢ necessario averne prima cognizione. Eppure, ¢ impossibile per un
essere finito avere cognizione dell’infinito (Dio):

IMlud enim quod non cadit in apprehensione, non cadit in appetitu, cum bonum
apprehensum moveat appetitum vel sensibilem vel rationalem, vel intellectualem (in
solo enim hiuismodi appetitu contingit esse peccatum). Sed creaturam aliquam esse
aequalem Deo, non cadit in apprehensione, implicat enim contradditionem, quia ne-
cesse est finitum esse infinitum, si acquatur inifnito. Ergo angelus non potuit appetere
essere ut Deusl6.

Escluso che 'angelo abbia desiderato di essere uguale a Dio, rimane
dunque la sola possibilita che egli abbia desiderato di essergli simile. De-
siderare di essere simili a Dio, tuttavia, non deve essere intesa come una
volizione di per sé negativa, anzi, come detto poc’anzi, si tratta proptio
del fine ultimo a cui tutte le creature tendono. Concludendo il ragiona-
mento, I'unica soluzione possibile ¢ che il diavolo pecco non rispetto a
quelle perfezioni nelle quali era chiamato ad assomigliare a Dio, ma poi-
ché volle raggiungere la beatitudine ultima attraverso le proprie forze,
senza attendere la grazia divina. Possiamo quindi supporre che, se Luci-
fero avesse considerato la regola, avrebbe potuto riconoscere che
Iordine impartitogli da Dio fosse migliore delle sue stesse intenzioni.
Considerando la regola egli avrebbe potuto concludere, per intelletto o

15 Ihid., p. 704,
16 Ihid, p. 703.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 43

per fede, che osservandola non avrebbe avuto che da guadagnarci. Infat-
ti, sempre secondo Tommaso, se Lucifero non avesse peccato avrebbe
ottenuto proprio cio che desiderava disordinatamente. Allo stesso modo,
possiamo immaginare che persino lo stesso Adamo avrebbe potuto
mangiare la mela e ottenere la conoscenza dell’albero della vita, ma sola-
mente dopo averla ricevuta per grazia e non grazie alle proprie forze.
Tommaso sostiene questa idea con un’affermazione, spesso citata, de-
sunta dal De casu diaboli di Anselmo di Canterbury: «desiderava cio che
avrebbe ottenuto se avesse perseverato (szetisse)»!7. Tirando le fila del di-
scorso possiamo dire, riprendendo la lettura del lavoro di Tobias Hoff-
mann, che I'idea di “non considerazione della regola” possiede una du-
plice funzione: da un lato, riguardo alla teoria morale, spiega perché il de-
siderio di qualcosa di veramente buono possa risultare cattivo; dall’altro,
riguardo alla psicologia morale, propone una soluzione al problematico
requisito di una qualche deficienza cognitiva sottesa a una scelta sbaglia-
ta. Secondo Tommaso, il fatto che gli angeli malvagi abbiano peccato
senza considerare la regola divina non significa né che abbiano commes-
so un errore di ragione né che abbiano peccato inavvertitamente. Essi,
infatti, non possono che essere stati pienamente consapevoli di aver
commesso un “peccato mortale”. Inoltre, non ragionando in modo di-
scorsivo, non possono che conoscere qualcosa senza subito essere al cor-
rente di tutte le implicazioni alle quali una scelta conduce; cosi, quando
mancano di riferire 2 Dio un bene desiderato, devono essetre consci che
questo fallimento possa comportare un allontanamento dallo stesso. Tut-
tavia, non avendo a disposizione i contingenti futuri, che conoscono solo
nel momento in cui diventano presenti, essi non possono prevedere con
certezza come si comportera Dio dall’alto della propria imperscrutabile e
misteriosa libera volonta. Ecco perché il peccato angelico ¢ stato parago-
nato da alcuni studiosi a una forma di scommessa!s. Un’altra metafora
piuttosto convincente ci ¢ infine fornita, ancora una volta, dallo stesso
Hoftmann: il racconto di Tommaso d’Aquino sulla non considerazione
nel peccato angelico puo essere paragonato a persone che danneggiano
un nuovo dispositivo tecnologico non avendone letto il manuale di istru-

17 Ibid., p. 705.
18 Parodi, Rossini, Lzberta necessaria e liberta contingente cit., pp. 43-064.



44 PAOLO SORTENI

zioni!”. Cio accade non perché leggano il manuale e ne trascurino inten-
zionalmente le istruzioni, né perché non siano a conoscenza
dell’esistenza del manuale, ma piuttosto perché si sentono, orgogliosa-
mente, sicuri di poter utilizzare il dispositivo senza ulteriori istruzioni. La
domanda, allora, rimane legata al cercare di capire se la non considera-
zione della regola sia essa stessa un peccato (di omissione negligente), se
il peccato sia solo I’atto non regolato che ha seguito la mancanza di con-
siderazione, o se siano peccato sia ’atto sia la non considerazione che lo
ha reso possibile. In altre parole, il demonio ha peccato prima di omis-
sione o prima di orgoglio? LLa domanda sembra, almeno per quanto con-
cerne la Summa Theologiae, rimanere in sospeso.

3. La simplex nescientia in Goffredo di Fontaines

Goftredo di Fontaines puo essere considerato un intellettualista “radi-
cale” e il maestro secolare pit importante di fine XIII secolo 2. Maestro
a Parigi gia nel 1286 e almeno fino al 1292, fu una delle personalita piu
eminenti ad intervenire in tutte le questioni filosofiche e teologiche piu
controverse degli ultimi decenni del secolo, in un contesto in cui
Paristotelismo aveva ormai messo in crisi I’agostinismo. Abbiamo nume-
rosi suol Quodlibeta e alcune Quaestiones ordinariae. Ancora piu di Tomma-
so, Goffredo rimase fedele ad un impianto metafisico di matrice aristote-
lica; proprio per questo motivo, si scontrd con una verita rivelata che
doveva essere accettata per fede: la caduta angelica. L’unica discussione
di Goftredo di Fontaines sul peccato angelico che ci ¢ pervenuta ¢ una
breve risposta a un argomento di apertura all’interno del suo Quodlibet
VI, Quaestio 7. Questa domanda contiene una lunga discussione
sull'impossibilita dell’auto-movimento. Contro I'idea di Goffredo secon-
do cui il movimento sia possibile solo dove il motore e il mosso sono in
soggetti distinti, alcuni autori, citati dallo stesso teologo tomista, fanno
riferimento alla cognizione angelica e al peccato angelico come controe-
sempi: un angelo che, tramite una specie intelligibile, comprende qualco-

19 Hoffmann, Free Will and the Rebel Angels cit., p. 209.
20 Goffredo nasce probabilmente a Fontaines-les-Hozémont (principato di Liegi) nella
prima meta del sec. XIII e muore a Parigi dopo il 1303.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 45

sa in potenza, si muove a capire la cosa in realta; dunque, un angelo mal-
vagio produce in sé stesso una volonta malvagia. I problema implicito in
questo argomento ¢ il “problema del controllo” della conoscenza: se gli
angeli devono essere incolpati per il loro peccato, allora non possono
aver subito il male, ma deve essere spettato a loro avere una volonta
malvagia o meno. Tuttavia, poiché Goffredo nega che movente e com-
mosso possano coesistere nello stesso soggetto, egli deve rifiutare I’idea
che la volonta degli angeli malvagi abbia causato la loro scelta volontaria
sbagliata. All'interno del Quodlibet V1 Quaestio V11, infatti, ¢ piu volte ripe-
tuto che la volonta non muove se stessa, ma ¢ mossa da un oggetto che
ha conosciuto come buono secondo il modo e la forma dell’intelletto: «et
sic voluntas non movet se, sed movetur a bono apprehenso secundum
modum et formam apprehensionis»?!.

La preoccupazione e lo scopo principale di Goffredo ¢ quella di non
contraddire 1 principi primi della metafisica aristotelica per cercare, cosi,
di far coincidere le verita rivelate e Petica, salvaguardando, ciog, sia la ca-
duta angelica sia la responsabilita morale dell’'uomo, ovvero, la liberta
della volonta. Per quanto le verita rivelate sembrino essere in contraddi-
zione con esse, dunque, la sfida intellettuale consiste proprio nella ricerca
di una soluzione di compatibilita. Infatti, come afferma il nostro autore
in un passaggio emblematico, sono i principi primi della metafisica che
devono rimanere immutati ed ¢ semmai P’etica a doversi adattare, non vi-
ceversa; ¢ proprio in questo ribaltamento di priorita che Goffredo segna
uno scarto rispetto ai suoi predecessori:

Tamen ad praedictas dubitationes dissolvendas primo supponimos quod, quia ali-
qua principia esse certissima oportet, alioquin nihil etiam posset per ea investigari,
communia ergo illa principia metaphysicae, quac quodam modo est omnis scientia,
debent in qualibet scientia speciali supponi; et ideo quia ex metaphysica hoc scire de-
bemus quod unum et idem non potest esse in actu et potentia et quod illud quod est
in potentia ad aliquid non potest se reducere ad actum secundum illud et hoc pertinet
ad metaphysicam, quia est commune omni enti, ideo hoc debemus supponere circa
angelos et circa animam et, hoc supposito, alia quae ad ipsam animam specialiter per-
tinent investigare, nec propter ignorantiam vel dubitationem circa posteriora debemus
certissima et prima negare. Si ergo alicui videatur quod, supposito quod voluntas non
moveat se ipsam, difficile sit servare libertatem quam sua aestimatione vult ponere in

21 Godefridus de Fontibus, Les guodlibet cing, six et sept, éd. par M. De Wulf et J. Hoff-
mans, Louvain 1914, in particolare guodlibet V1 quaestio 111, p. 163.



46 PAOLO SORTENI

voluntate sicut placet ex hoc posteriori, non debet procedere ad negationem priorum
et certorum, sed propter certitudinem priorum quae supponere habet debet studere
quomodo illis posteriora concordet??,

Questi principi primi desunti dalla Mezafisica e a cui Goffredo fa rife-
rimento sono, soprattutto, proprio il fatto che una cosa non puo muove-
re se stessa e che, di conseguenza, l'attivo e il passivo non si possono
trovare nella medesima sostanza. L.’unica eccezione a questo, per cosi di-
re, assioma, ¢ quello di una sostanza eterogenea composta al suo interno
da piu parti; infatti, anche se in un senso molto specifico, si puo dire che
un animale si muove da sé. In questo, Goffredo da avvio al proprio ra-
gionamento muovendo una critica tanto alla filosofia del suo maestro,
Enrico di Gand, quanto a quella di Anselmo d’Aosta. Infatti, proprio per
le motivazioni che abbiamo presentato poc’anzi, la volonta, la quale non
¢ una sostanza eterogenea ma ¢ di una sola e semplice natura, non potra
mai muoversi da sola, né interamente né per una qualche affezione o di-
sposizione esistente in se stessa. Essa, in poche parole, non ¢ causa pri-
ma, ma nemmeno propriamente mossa dall’intelletto; eppure, per Gof-
fredo, come gia anche per Tommaso, ¢ I'intelletto ad avere preponderan-
za sulla volonta poiché, senza una considerazione preliminare
dell’oggetto, la volonta non potrebbe essere spinta a volere niente ma
rimarrebbe, di per sé, neutrale di fronte a qualsiasi scelta.

Riassumendo brevemente la sua dottrina, per Goffredo la volonta non
muove se stessa ma ¢ mossa dall’oggetto dell’apprensione intellettiva. La
volonta, dunque, necessita di essere determinata da altro ed ¢ indifferente
solo rispetto alle sue specifiche volizioni. I.’oggetto valutato dal giudizio
pratico muove la volonta come causa efficiente. Infatti, se la volonta
muovesse se stessa, opponendosi al giudizio pratico dell’intelletto, il suo
volere non tenderebbe verso alcun oggetto e I'intelletto non avrebbe ne-
cessita di svolgere la sua funzione. Al contrario, la volonta puo tendere o
allontanarsi solo da cio che il giudizio pratico dell’intelletto le presenta
come desiderabile o non desiderabile. Dunque, dal momento che la vo-
lonta controlla 'azione dell’intelletto, ma solo in virtu del precedente
giudizio pratico dell'intelletto, 'unica potenza propriamente autonoma ¢,

22 Ibid,, p. 170.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 47

appunto, il solo intelletto??. A parere di Goffredo, percio, il contenuto
del giudizio pratico dipende solo indirettamente e incidentalmente dalla
volonta, nella misurain cui essa causa una disposizione virtuosa o viziosa
che influenza la propria deliberazione pratica*.

Detto questo, rispetto a Tommaso, Goffredo insiste maggiormente
sull'importanza dell’oggetto, che ¢ la prima vera causa a mettere in atto la
catena di causazioni che hanno come punto di arrivo I’atto di volizione e
della scelta. Tutto cio, tuttavia, non rappresenta un problema per il teo-
logo, poiché, come spiega in questo passaggio, la volonta non ¢ causata
in modo assoluto dall’intelletto e il fatto che tanto l'intelletto quanto la
volonta siano causate dall’oggetto non rappresenta una necessita; la vo-
lonta, in ultima istanza, puo sempre volere o non volere quell’oggetto
che I'ha messa in moto e, dunque, rimanere libera:

Unde quantum ad praesens est dicendum quod voluntas proprie et per se non mo-
vet intellectum nec e converso, sed obiectum quod intellectum movet ad actum intel-
lectionis movet etiam volun- tatem ad actum volitionis. Unde, pro tanto intellectus
movet voluntatem in quantum voluntas non fit in actu a suo obiecto nisi natura saltim
prius intellectus factus sit in actu ab eodem obiecto. Unde unum et idem obiectum se-
cundum rem efficit duplicem actionem ordine naturae, tamen prius unam quam alte-
ram, sed simul tempore in eodem subiecto, id est in anima ratione dictarum eius po-
tentiarum, scilicet intellectus et voluntatis [...] Quia ergo habens voluntatem potest,
per notitiam universalem quam habet circa defectum omnis boni defectivi divertere
intellectum ad aliud considerandum, et quia non movetur nisi ab apprehenso, a nullo
tali de necessitate movetur quamdiu ratio non totaliter corrumpitur, sicut in amentibus
et furiosis et ideo non bene videntur dicere qui dicunt quod voluntatem esse passivam
et ipsam esse liberam non stant simul, ac si ponentes eam moveri ab obiecto nitantur
destruere libertatem arbitrii. Si enim poneretur quod respectu cuiuslibet obiecti de ne-
cessitate absoluta moveretur, libertas arbitrii tolleretur. Sed cum ponitur moveri dicto
modo libere et non de necessitate, quia posset non moveri ab obiecto tali in quo pos-
set considerare defectum, servatur libertas quae voluntati competit?>.

23 Cfr. Godefridus de Fontibus, Le huitieme Quodlibet, 1e neuvieme Quodlibet, 1e dixiéme,
éd. par J. Hoffmann, Louvain 1924, in particolare guodlibet V111 guaestio 16; cfr. Godefridus
de Fontibus, Les quodlibet cing, six et sept cit., in particolare guodlibet 11 quaestio 13.

24 Cfr. Godefridus de Fontibus, Les guodlibet cing, six et sept cit., in particolare guodlibet
VT quaestio 1, pp. 92-110.

25 1bid.,, in particolare guodlibet 11 guaestio V11, p. 160.



48 PAOLO SORTENI

Viene salvato, in questo modo, il libero arbitrio e la liberta della vo-
lonta, infatti, come ben esemplifica Goffredo in un altro passaggio signi-
ficativo, due volonta possono essere messe a confronto, per differenza, a
due pezzi di legno di fronte all’oggetto fiamma: lo scarto consiste nel fat-
to che se le prime possono sempre decidere, grazie alla valutazione
dell’intelletto, se attivarsi oppure no, i secondi devono necessariamente
prendere fuoco. Ecco dunque, che 'uomo non ¢ mai necessitato a volere
niente, 2 meno che il suo intelletto non sia stato irrimediabilmente com-
promesso, come nel caso degli irosi e dei pazzi, argomento che Goffredo
desume dalla celebre analisi dell’z&rasia aristotelica.

A questo punto, I'autore riporta cio che i suoi avversari citano come
controesempio a tutta la sua costruzione teorica, ovvero, la questione
della caduta angelica: infatti, perché un angelo possa essere accusato di
aver commesso un peccato, sembra che debba essere dipeso da lui il ge-
neratre in se stesso e a causa di se stesso una cattiva volonta. Goffredo
rimane fermo sia sul fatto che essi non si possono muovere da sé, sia sul
fatto che, proprio per questo essi, nonostante siano “sostanze separate”,
non possono essere stati da sempre completamente in potenza o com-
pletamente in atto; in questo caso, essendo la verita rivelata in contraddi-
zione rispetto ai filosofi, bisogna propendere per la prima. Tuttavia, an-
cora una volta, laddove la verita rivelata non spiega tutto, non per questo
bisogna contraddire i principi filosofico-metafisici:

Sed cum talia quae in vita praesenti aut non possunt aut cum magna difficultate,
etiam a paucis de quorum numero non sum, possunt per evidentiam rationis alicuius
intelligi vel sciri; unde etiam quia casum diaboli firmissime ex fide supponimus, sed
modum sui casus sive quomodo cadere potuit Scriptura perfecte non exprimit, licet
fllum innuat, quia etiam hoc magnam et diffusam declarationem et explanationem re-
quirit, ideo de hoc me breviter expedio dicendo quod ex casu eius non probatur quod
idem subiecto moveat seipsum, quia non peccavit nisi spontanea voluntate appetendo
aliquid modo quo illud appetere non debuit. Obiectum ergum apprehensum, supposi-
ta defectibilitate voluntatis et inconsideratione et alici negligentia rationis, causavit in
eo actum volendi, quo actu peccavit ex eo quod illud obiectum appetiit modo quo non
debuit non ex errore vel ignorantie, praccedente duratione, sed nescientia simplici ex
defectu considerationis modi quem considerare debuisset, quam tamen nescentiam vel
inconsiderationem sequebatur error vel ignorantia in hora qua illicite consensit. Et



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 49

huiusmodi error vel ignorantia, licet fuerit duratione simul cum ipso consensu, natura-
liter tamen prior fuit°.

Gli angeli, dunque, hanno peccato perché I'oggetto appreso
dall’intelletto ha causato in loro I’atto del volere, scaturito non da errore
di ragione o per una qualche ignoranza di durata precedente, ma per una
“semplice inconsapevolezza insorta dalla mancanza di considerazione”
del modo in cui avrebbero dovuto desiderare lo stesso oggetto. Questa
non considerazione, poi, fu subito seguita dall’errore o dall’ignoranza nel
momento stesso in cui 'angelo caduto diede il proprio illegittimo con-
senso a quell’oggetto di desiderio. Questa semplice inconsapevolezza,
sebbene nella durata esistesse contemporaneamente al consenso stesso
accordato dalla volonta, tuttavia ne fu naturaliter antecedente. In questo,
Goftredo si rivela debitore a Tommaso e percio si puo dire che entrambi
siano intellettualisti nell’affrontare la questione della caduta angelica: nes-
suno dei due ammette che si possa patlare di “errore di ragione”, piutto-
sto, di “negligenza di ragione”, sebbene a questa sia subito seguito un
peccato di ignoranza. Tuttavia, Goffredo spiega in modo molto meno
approfondito che cosa essi abbiano desiderato o che cosa di fatto abbia-
no trascurato, ma soprattutto, non spiega in che modo un soggetto possa
riuscire a servirsi liberamente delle proprie conoscenze.

Avviandoci verso la conclusione, riprendendo le parole di Hoffmann,
possiamo affermare che Goffredo sia un autore significativo soprattutto
per cio che non spiega: «what is significant in Godfrey’s solution is above
all what it does not explain: how the angels control which choice they
make. His position is vulnerable to the objection that it fails to avoid in-
tellectual determinism»?7.

E interessante notare come, con un atto di umilt, sia lo stesso Gof-
fredo a sottolineare il fatto che la sua teoria non riesce a spiegare tutto,
ma che certe verita vadano accettate per fede cosi come sono. Tuttavia,
sembra evidente che egli riponga molta fiducia nel suo sistema teorico,
nella speranza che, forse, un giorno, si risolvano anche le contraddizioni
rimanenti:

26 Jbid., p. 168.
27 Hoffmann, Free will and the rebel angels cit., p. 214.



50 PAOLO SORTENI

Et ideo esset ulterius considerandum quomodo angeli reducuntur in actum intelli-
gendi eorum quae prius actu non intelligunt. Et quia hoc etiam videtur esse de his
quae fide tenemus, quia ea quae praecipui philosophi circa hoc ductu naturalis rationis
investigare potuerunt non consonant his quae a catholicis sunt tenenda, nec modus
circa hoc etiam expresse habetur in Scriptura, de hoc etiam doctores contraria opinan-
tur. Sicut de aliis credibilibus confiteor, ita et de isto, quod nescio istum modum; non-
dum enim vidi citca modum cognoscendi angelorum modum ponendi qui intellectum
quietare possit?s.

4. I peccato di malizia: «velle malum in quantum malnmy

Si propone ora un excursus su Giovanni Duns Scoto?? e sul concetto
di peccato di “malizia”, scelta giustificata dal fatto che, all’interno del
commento al Secondo Libro delle Sentenze, 11 teologo viene citato
dall’appignanese 17 volte. Sebbene infatti gli editori del testo di France-
sco non abbiano rilevato alcuna citazione implicita né esplicita all’interno
della questione 47, ¢ possibile sostenere che cio che il teologo aveva in
mente nell’analisi (cosi succinta) del primo peccato dell’angelo sia pro-
prio cio che ha potuto dedurre dallo studio del Doctor Subtilis. Infatti, co-
me vedremo, se Francesco si limita a citare il peccato di malizia come so-
luzione agli interrogativi sul peccato originale senza fornire ulteriori spie-
gazioni, quasi dandone per scontato il significato, Duns Scoto propone
una analisi di pit ampio respiro argomentativo. In particolare, all’interno
della distinzione 43 del secondo libro dell’Opus oxoniense possiamo leggere:

Voluntas enim quia coniuncta est appetitui sensitivo, nata est condelectari sibi, et
ideo peccans occasionaliter ex inclinatione appetitus sensitivi ad suum delectabile, pec-
cat ex passione, quod dicitur peccatum ex infirmitatem, sive ex impotentia, et est ap-
propriate in Patrem, cui attribuitur potentia. Ipsa etiam agit per cognitionem intellec-
tualem, et ideo ratione errante, ipsa recte non vult, et peccatum eius ex errore rationis
dicitur peccatum ex ignorantia, et est contra Filium, cui attribuitur sapientia. Tertium
etiam esset peccatum ipsius secundum se ex libertate sua, non condelectando appetitui

28 Godefridus de Fontibus, Les guodlibet cing, six et sept cit., in particolare guodlibet 11
quaestio 11, pp. 168-169.

29 Per ulteriori approfondimenti: G. Pizzo, Malitia e odium Dei nella dottrina della volonta di
Giovanni Duns Scoto, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», 81 (1989), pp. 393-415.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 51

sensitivo, neque ex errore rationis, et istud est recte ex malitia, et appropriate contra
Spiritum Sanctum, cui appropiatur bonitas30.

Qui il teologo affronta la questione se la volonta possa scegliere qual-
cosa che non le venga presentato come bene, vero o apparente che sia.
Tutto cio conduce Scoto a classificare il peccato secondo tre categorie,
ciascuna riferita ad una persona della Trinita: quando la volonta pecca
per debolezza, lasciandosi andare ad un appetito di tipo sensitivo (ex pas-
sione), pecca contro il Padre, simbolo della potenza divina; se il peccato
nasce, invece, da un errore di ragione, ovvero da ignoranza (ex ignorantia),
allora si ha un peccato contro il Figlio, simbolo della sapienza. Infine, il
peccato secundum se, ovvero, il peccato in senso proprio, ¢ quello rivolto
contro il Bene stesso, dunque, contro lo Spirito Santo. In una prima
formulazione preliminare, questo peccato viene definito da Scoto recte ex
malitia, essendo causato dalla liberta stessa della volonta e poiché nasce
direttamente dalla sua eventuale malvagita. Fin qui, tuttavia, la questione
rimane irrisolta: se la volonta puo peccare scegliendo il male in sé, senza
essere stata distolta dai sensi o ingannata dalla ragione, qual ¢ lorigine ul-
tima di questa scelta che conduce ad un atto cosi grave e disordinato?
Non si era forse detto che, dato il concetto di sinderesi e di bonta della
creazione, sarebbe assolutamente impossibile volere il male in base alla
propria stessa malvagita (velle malum sub ratione mali recte ex malitia)? Una
tale possibilita, se pur considerata plausibile da Scoto, ¢ in ultima istanza
esclusa dal filosofo nei ragionamenti successivi, dove il teologo scozzese
ricorre a una spiegazione di tipo differente: «se non si vuole porre che la
volonta creata possa volere il male proprio per il suo essere male (mzalum
sub ratione mali), si puo assegnare alla volonta il peccato per la sua ferma
malvagita (ex certa malitia, ma non recte ex malitia) quando essa, senza erro-
ri intellettuali e passioni sensibili, pecca per la propria liberta (ex /ibertate
sua)»?!. Detto altrimenti, ¢ possibile volere il male n guantum malum ma
non sub ratione mali, il che significa che la motivazione intrinseca che con-
duce alla scelta finale non ¢ la malvagita pura o, potremmo dire, perfetta,
dal momento che nel creato non si da, ma ¢ la liberta stessa della volonta

30 Cfr. Ioannes Duns Scotus, Op. oxon. 11, d. 43, q. 2, n. 2, cit. in Alliney, Velle malum ex
pura libertate cit., nota 47.
31 Tbid,, p. 10.



52 PAOLO SORTENI

che si autocompiace della propria potenzialita di scelta. La differenza
consiste dunque nella motivazione che conduce all’atto: «si sceglierebbe il
male a causa della sua stessa malvagita se la volonta agisse a sua volta in
base ad una propria intrinseca perversita che non potrebbe trovare ripo-
so in null’altro — possibilita esclusa da Scoto; si sceglie invece il male in
quanto tale, considerato cio¢ come privo di ogni residuo di bene capace
di giustificare surrettiziamente tale scelta, in base alla pura liberta del vo-
lere che, se ¢ qui accompagnata dalla malvagita, la sostituisce tuttavia nel-
la radicalita dell’atto»32. Percio, nel peccato propriamente detto, la volon-
ta scivola nella colpa di un immoderato uso della liberta che, libera dai
vincoli della ragione, diviene mero arbitrio. In questo modo la volonta,
con il suo potere di autodeterminarsi e di volgersi al male per il semplice
fatto di essere in grado di compierlo, rimane intrappolata nel vuoto
compiacersi della momentanea ebbrezza del sentirsi libera. Concludendo,
la gravita del peccato di malitia consiste proprio in questo, nel sottrarsi
cio¢ della volonta all’ordum Dei divenendo causa unica e ripiegata su se
stessa del proprio agire che, proprio per il fatto di non possedere alcuna
altra motivazione, allontana massimamente la creatura dal suo creatore.
In questo Duns Scoto si rivelera piu teologo di Francesco: il peccato in-
sorge non per la ragione di aver contravvenuto semplicemente a un giu-
dizio determinato e attualizzata dell’intelletto, ma per aver infranto
quell’ordum Dei molto vicino alla regulam divinae voluntatae che abbiamo in-
contrato nello studio Tommaso.

5. La risposta di Francesco d’Appignano

La questione 47 del commento di Francesco d’Appignano al Secondo
Libro delle Sentenze pone Iinterrogativo se la volonta possa agire prima,
contro o indipendentemente rispetto al giudizio razionale formulato
dall’intelletto: «utrum voluntas possit se movere ante determinationem
sive fudicum rationis, vel contra ipsum, vel praeter ipsum»?3. Vedremo
come l'argomentazione del teologo ci portera a tornare sulla questione

32 Ibid., p. 11.
33 Pranciscus de Marchia, Reportatio ILA (Qnaestiones in secundum librum Sententiarnm) qq.
28-49, a cura di T. Suarez-Nani e# a/ii, Leuven 2012, p. 247.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 53

della caduta angelica la quale, ancora una volta, fungera da cartina torna-
sole, da contesto ottimale per un esperimento filosofico-teologico il qua-
le, isolando alcune qualita del’'uomo osservate negli angeli, fara in modo
che la risposta alla domanda di partenza possa emergere e risultarne cor-
roborata. Infatti, come abbiamo gia avuto modo di accennare, anche
Giovanni Pizzo afferma che «’esame del peccato in un’anima, che ¢ se-
parata dal corpo, e quindi estranea da motivi di passione sensibile, come
da quelli di ignoranza, ma tuttavia non disomogenea rispetto a quella
dell'uvomo, risulta interessante ed efficace; la condizione angelica, lungi
dal costituire qualcosa di astratto, al contrario fornisce situazioni concre-
te che danno corpo a quelle che rimarrebbero invece mere ipotesi»®+.

LLa questione 47 si apre prendendo in considerazione proprio la dot-
trina di Goffredo di Fontaines, il quale, in linea con il proprio approccio
intellettualistico, aveva affermato che I’ipotesi secondo cui la volonta po-
tesse scegliere in contrasto rispetto al giudizio formulato dall’intelletto
non fosse assolutamente contemplabile. E interessante trilevare fin da su-
bito il fatto che all'interno di questa questione che, potremmo dire, va a
toccare proprio il cuore della disputa tra intellettualisti e volontaristi,
Goffredo, anche se solo implicitamente, sia I'unica fonte contemporanea
che Francesco cita nel corso della propria argomentazione, essendo pro-
babilmente la piu radicale e per questo la piu esemplificativa da contra-
stare. Esplicitamente vengono citate, invece, diverse auctoritates: primo fra
tutti Aristotele, seguito da Agostino, le Sacre Scritture e le proposizioni
del sillabo di Parigi.

Goftredo aveva sostenuto che, quando il giudizio della ragion pratica
¢ fondato su premesse che sono effettivamente note, la volonta deve di
necessita obbedire. Essendo il sillogismo pratico basato sul modello di
quello speculativo, se l'intelletto ha sia la premessa maggiore sia quella
minote 7 actu e non meramente 7z habitu, allora la conclusione deve ne-
cessariamente seguire e la volonta deve volere di conseguenza. Tuttavia,
se una delle due premesse ¢ presente solo abitualmente, allora la volonta
potra ancora volere il contrario rispetto alla conclusione non attualizza-

34 G. Pizzo, Malitia ¢ odium Dei nella dottrina della volonta di Giovanni Duns Scoto, «Rivista di
Filosofia Neo-Scolastica», 81 (1989), pp. 393-415, in particolare p. 408.



54 PAOLO SORTENI

ta3>. Infatt, la conclusione dell’intelletto ¢ sempre presentata alla volonta
come bene, volere il contrario di questa conclusione significherebbe vo-
lere un oggetto sconosciuto in quanto male, il che ¢ doppiamente impos-
sibile:

Pro ista opinione arguitur primo sic: voluntas non potest velle incognitum, secun-
dum Augustinum IV De Trinitate; sed oppositum eius quod determinatum est per intel-
lectum est incognitum; ergo etc. Praecterea, voluntas non potest velle malum sub ratio-
ne mali. Sed oppositum eius quod determinatum est per intellectum intelligitur et
praesentatur voluntati sub ratione mali; omne enim illud intellectus praesentat volunta-
ti sub ratione mali non eligibilis cuius oppositum determinat et per consequens sibi
praesentat sub ratione boni eligibilis3¢.

A favore di questo argomento “intellettualistico” Francesco riporta
due ulteriori tesi: innanzitutto, il fatto che quando la volonta vuole qual-
cosa converte l'intelletto verso quell’oggetto, percio, se la volonta potesse
volere il contrario della conclusione intellettuale, nello stesso istante
Iintelletto si troverebbe ad avere presente la conclusione che propone al-
la volonta e il suo contrario, avendo come risultato due giudizi simulta-
neamente opposti, ipotesi che, ancora una volta, risulta impossibile. Inol-
tre, per quanto riguarda la teoria morale, se la volonta potesse volere
I'opposto rispetto alla conclusione dell’intelletto ne conseguirebbe che, ad
esempio, I'intelletto possa possedere la virtu della “prudenza” senza che la
volonta eserciti alcuna virta morale; affermazione, quest’ultima, che sem-
brerebbe essere in contrasto con il VI libro dell’E#ca di Aristotele.

Cosi, Francesco riassume la posizione avversaria contenuta all’interno
del primo articolo: «ergo, secundum intentionem eius videtur quod vo-
luntas, habita utraque praemissarum in actu, non possit in oppositum
eius quod intellectus dictaty?’.

35 Gia Aristotele, trattando del caso dell’akrasia nel VI libro dell’ Etica Nicomachea, di-
stingueva tra il semplice avere conoscenza e I'esercitare la conoscenza, tra il conoscere
proposizioni universali e conoscere proposizioni particolari. Secondo Aristotele, a causa
della passione, gli incontinenti non applicano la loro conoscenza abituale al caso in que-
stione. Tommaso d’Aquino aveva ripreso queste due distinzioni affermando che qualcuno
puo avere iz habitula giusta valutazione riguardo ad una materia di azione, ma essere im-
pedito a considerarla concretamente, dal momento che la passione “incatena” Iintelletto.

36 Franciscus de Marchia, Reportatio ILA cit., p. 249.

37 Ihid., p. 252.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 55

Per contrastare questa conclusione Francesco si serve sia di due arti-
coli tratti dalla condanna del 127738, sia di tre argomenti “di ragione”. 11
primo argomento riprende cio che il teologo aveva sostenuto nella que-
stione 44 dello stesso commento al Secondo Libro delle Sensenzge: la vo-
lonta muove le facolta inferiori, compreso l'intelletto. Percio, se fosse ve-
ro che la volonta deve necessariamente volere cio che 'intelletto le pro-
pone, allora, poiché la volonta muove l'intelletto, essa dovrebbe volere
sempre e in modo necessario tutti gli oggetti che sceglie, tanto quelli che
conducono a buone azioni quanto quelli che conducono a quelle pecca-
minose. Il secondo argomento si basa sul primo e riprende la distinzione
che Francesco aveva proposto nella questione 45 tra 1 due atti di volere:
actus volendi e actus movends. 11 primo ¢ un atto di comando (actus imperati-
vus) con il quale la volonta propriamente vuole e il secondo un atto ese-
cutivo (actus executivus) tramite il quale la volonta ottiene cio che vuole, ad
esempio, dirigendo Tintelletto verso un oggetto. L’atto esecutivo non
puo essere piu libero dell’atto di comando, ma se la volonta dovesse vo-
lere necessariamente cio che I'intelletto stabilisce, allora, ’atto di coman-
do non sarebbe libero e, cosi, tanto meno quello esecutivo:

Praeterea secundo, arguo ad principale sic: actus executivus non est magis in pote-
state voluntatis quam actus imperativus. Effectus enim non est magis in potestate vo-
luntatis quam eius causa; actus autem imperativus est causa actus executivi. Sed actus
volendi quo voluntas vult aliquid est actus imperativus; actus autem movendi alias po-
tentias est actus executivus ipsius actus volendi®.

La conclusione di questo secondo argomento ¢ suffragata dall’autorita
di Agostino, il quale nel primo libro del De /ibero arbitrio, al capitolo 20,
aveva affermato: «nihil est tam in potestate nostra quam voluntas»*), e
nel terzo libro al capitolo 2: «si ipsa voluntas qua aliquid volo vel nolo
non est in potestate nostra, quid dicam causam? Non invenion*!.

Il terzo argomento ci introduce finalmente alla questione del peccato
dell’angelo. Esso prende le mosse da questa semplice considerazione:

38 Citati anche da Goffredo mainterpretati in modo opposto cfr. Godefridus de Fonti-
bus, Le huitieme Quodlibet, 1e neuvieme Quodlibet, Le dixieme cit., in particolare guodfibet V111
guaestio X171,

39 Franciscus de Marchia, Reportatio ILA cit., p. 254.

40 [bid., p. 255.

41 [bid., p. 256.



56 PAOLO SORTENI

perché un peccato sia considerato tale ¢ necessario che sia stato evitabile.
Tuttavia, una volta che P'intelletto ha formulato il proprio giudizio, se la
volonta non ¢ libera rispetto all’atto di volonta che da essa scaturisce
immediatamente (atto di comando), ma solo rispetto all’atto di convertire
lo stesso intelletto (atto esecutivo), allora la liberta dovrebbe consistere
nell’atto di muovere le altre potenze o di convertitle. In tale scenario,
sembra che la prima virtt non consista nell’atto di amare Dio e il pros-
simo ma, piuttosto, nell’atto di muovere I'intelletto a considerare Dio e il
prossimo e a giudicare che essi siano da amare. Da cio ne conseguirebbe
che I'atto di amare sia inferiore rispetto all’atto di muovere I'intelletto a
considerare cio che ¢ da amare; dunque, la caritas non sarebbe piu la virtu
somma ma superiore ad essa sarebbe la virtu legata all’atto esecutivo (#z0-
vendi) di muovere rettamente lo stesso intelletto. Tutto cio, afferma Fran-
cesco, ¢ contrario alle stesse Sacre Scritture. Detto altrimenti, se volessi-
mo sostenere che solo I'atto esecutivo ¢ libero e non quello di comando,
allora P'atto esecutivo che muove l'intelletto a considerare Dio e il pros-
simo e a ritenerli degni d’amore sarebbe piu virtuoso dell’atto stesso di
volonta di comando che segue il giudizio dell’intelletto, quindi, 'amore
non sarebbe la virta suprema; in generale, conclude il teologo, in un atto
di volonta che segue necessariamente il dettame dell’intelletto non esiste-
rebbe piu alcuna virtu. A questo punto, se consideriamo I’argomento dal
punto di vista del peccato, piuttosto che della virtt, giungiamo finalmen-
te al tema del peccato originale:

Praeterea, accipio primum peccatum hominis vel angeli, et quaero: vel primum
peccatum angeli fuit ex passione voluntatis, vel ex ignorantia aut ex inconsideratione,
vel ex mera malitia voluntatis. Non ex passione, probo, quia aut potuit vincere illam
passionem, aut non: si non, non peccavit; si potuit, ergo primum peccatum non fuit ex
passione, sed passionem praecessit voluntas mala qua noluit vitare passionem, cum
posset. Praecessit enim voluntas non vincendi passionem; omnis enim voluntas non
vincendi aliquid, ex quo sequitur peccatum, est mala. Nec venit secundo ex ignorantia
propter eandem rationem, quia aut illa ignorantia fuit invincibilis — et tunc non pecca-
vit —, aut potuit eam vincere — et tunc non peccavit primo ex ignorantia, sed ex volun-
tate quae potuit vincere ignorantiam et noluit. Nec tertio processit ex inconsideratione,
quia aut potuit vitare, aut non: si non, non peccavit; si potuit et noluit, primum eius
peccatum fuit ex voluntate quae potuit vitare inconsiderationem huiusmodi et noluit.
Ergo sequitur quod peccatum fuit ex malitia42.

2]bid., pp. 258-259.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 57

Come si puo notare Francesco pone sullo stesso identico piano il pri-
mo peccato dell’'uvomo e quello dell’angelo, senza tenere in alcuna consi-
derazione la psicologia angelica differente. Il discorso intorno al primo
peccato ¢ universale e vale per qualsivoglia specie di creatura; il peccato
sussiste solamente se c’¢ stata possibilita di evitare queste tre cose: pas-
sione, ignoranza o non considerazione (inconsideratione); in ogni caso, la
volonta precede ciascuna di queste possibilita. Infatti, ¢ la volonta che in
ultima istanza puo assecondare o vincere una passione, ed ¢ la stessa vo-
lonta che sta dietro la scelta di assecondare I'ignoranza o meno. Abbiamo
visto che i teologici intellettualisti, per evitare di parlare di ignoranza o di
passione nel caso degli angeli, hanno escogitato la strategia teorica del
peccato di non considerazione o di inconsapevolezza rispetto a una rego-
la data. E interessante allora notare come, per un volontarista come
Francesco, il problema non si ponga nemmeno. La volonta, che ¢ causa
prima, si annida dietro a ciascuno di questi vizi e il caso dell’angelo non
pone alcun problema di diversa natura rispetto a quello dell’'uomo. Fran-
cesco, cosl, liquida 'opzione di non considerazione e di inconsapevolez-
za di Tommaso e di Goffredo con semplicita disarmante: se il primo
uomo o il primo angelo non hanno considerato la regola per inconsape-
volezza significa che non c’¢ stato peccato, poiché il peccato, per poter
essere considerato tale, richiede di esser stato sia evitabile sia consapevo-
le. Se essi, invece, hanno peccato per inconsapevolezza, e questa incon-
sapevolezza sarebbe stata evitabile, allora hanno peccato volontariamente
e, in ultima stanza, consapevolmente. In conclusione, il peccato puo de-
rivare solamente dalla “malizia” (ex malitia), sia nel caso di Satana sia di
Adamo, essendo la malizia un peccato inerente e riconducibile alla volon-
ta soltanto.

Proseguendo con la riflessione, Francesco aggiunge: se il primo pecca-
to avesse potuto essere evitato, ma non fosse stato necessario evitarlo,
allora non si sarebbe potuto propriamente definire tale; se invece, al con-
trario, il primo angelo e il primo uomo fossero stati, in teoria, tenuti ad
evitare quell’atto e a compiere esattamente I’opposto, cio significherebbe
che ¢ possibile individuare una “ragione” per la quale si sarebbe dovuto
evitare. Infatti, nessuno pecca scegliendo un atto dal quale in teoria non
fosse obbligato ad astenersi; in questo modo, si reintroduce il concetto di
regola divina o di ragione che abbiamo gia incontrato negli autori prece-
denti. Questa ragione contro la quale la volonta malvagia dell’angelo ha



58 PAOLO SORTENI

scelto quel peccato poteva essere la determinazione intellettuale 7z actu o
quella 7z habitu: «aut ergo voluntas mali angeli eligit illum actum malum
contra actualem determinationem rationis, aut contra habitualem»*3. Nel
primo caso abbiamo un’azione intenzionale e peccaminosa, e questo non
fa problema. Se invece vogliamo considerare il secondo, ancora una vol-
ta, alla maniera di Goffredo, ovvero che la volonta ha agito contro un
giudizio in potenza ma non in atto dell’intelletto, allora Francesco argo-
menta: o ¢ da imputare alla volonta il merito ¢/o la colpa di determinare
un giudizio abituale perché diventi attuale, oppure non lo ¢, e allora ¢
sempre possibile scagionarla. Da questo segue che il primo peccato sia
potuto scaturire soltanto da cio che la volonta scelse contro la determi-
nazione attuale dell’intelletto:

Si potuit et noluit, ergo primum peccatum non fuit ex carentia actualis determina-
tionis, sed ex voluntate non habendi actualem determinationem, cum posset. Si non
potuit, non peccavit. Sic ergo sequitur quod primum peccatum non potuit provenire
nisi ex hoc quod voluntas elegit contra actualem determinationem intellectus, quod est
propositum [...]#4.

E interessante notare come il concetto di regola divina, che abbiamo
incontrato in Tommaso d’Aquino, in questo caso sembrerebbe essere
sovrapponibile a quello di determinazione intellettuale. Quasi come se
Francesco desse per scontato il fatto che l'intelletto possieda innati (side-
resi) quei principi morali che andrebbero seguiti e rispetto ai quali la vo-
lonta liberalmente puo distogliersi. In altre parole, perché ci sia peccato ¢
necessario che siano presenti queste due condizioni: da un lato, I’azione
peccaminosa deve essere stata evitabile, dall’altro, deve essere stata espli-
citamente vietata da una qualche regola o ragione. Questa regola era per
Tommaso d’Aquino la regulam divinae voluntatae, per Francesco ¢ sempli-
cemente un giudizio 7z actn razionalmente formulato dall’intelletto.

Per concludere con I’analisi della questione, vediamo ora come Fran-
cesco risponda anche all’obiezione di Goffredo secondo la quale la vo-
lonta non puo volere ci6 che non ¢ conosciuto. Il teologo comincia ar-
gomentando che esistono due atti dell'intelletto: di apprensione e di gindizio,
dai quali possiamo dedurre che I’essere conosciuto non implichi I’essere

43 Thid,
44 Ibid., p. 260.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 59

giudicato. Eppure, come Francesco sostiene sulla base VI libro dell’Etica
Nicomachea, all’atto di apprensione corrisponde il solo semplice atto di
volonta (simplex actus), mentre all’atto di giudizio corrisponde 'atto di ele-
zione, che puo essere di fuga o di scelta. Percio, la scelta morale presup-
pone sempre che prima ci sia stato un giudizio finale formulato
dall’intelletto, la sola apprensione non basta. La soluzione di Francesco ¢
allora quella di individuare due giudizi dell’intelletto: uno prevalente (su-
perans et praevalens) e uno non prevalente (non praevalens); grazie al primo,
Pintelletto individua quello che ¢ buono in sé, cio che ¢ virtuoso; tramite
il secondo, invece, I'intelletto ritiene uno dei due beni contrapposti come
buono in un certo senso, ad esempio, rispetto ai sensi:

Et ideo dico aliter quod duplex est iudicium intellectus: quoddam superans et prae-
valens, et aliud non praevalens; et utrumque istorum potest sequi voluntas. Exemplum:
intellectus apprehendit duo opposita, puta bonum sensibile et delectabile, quod est bo-
num secundum quid puta in ordine ad sensum, et bonum virtutis, quod est bonum sim-
pliciter; utrumque istorum, licet diversimode, iudicat et determinat eligendum>.

In questo modo, il teologo sostiene che Iintelletto coglie al livello
dell’apprensione due oggetti opposti che corrispondono a due giudizi ra-
zionali ben distinti. Da un lato, infatti, 'intelletto giudica buono in un
certo senso il bene piacevole legato ai sensi corporei, dall’altro ritiene
buono in senso assoluto, con un giudizio definito superans et praevalens, il
bene che conduce alla virti. Qualunque scelta la Volonta compia ¢ per-
cio sempre rivolta ad un oggetto che al contempo ¢ stato sia conosciuto
sia giudicato come buono e infine eletto o rifiutato. Percio, mai agire
contro un giudizio determinato dall’intelletto significa volere un oggetto
malvagio o ignoto, sebbene la volonta dell’'uvomo vizioso sia portata a se-
guire cio che ¢ giudicato in modo imperfetto, e la volonta dell’'uomo vit-
tuoso ad assecondare cio che ¢ giudicato semplicemente e perfettamente
(bonum simpliciter).

A questo punto Francesco fornisce un’ultima strategia argomentativa
alternativa che, tuttavia, non viene ulteriormente approfondita: si po-
trebbe anche affermare, infatti, che la volonta fugga cio che l'intelletto ha
giudicato come buono con un semplice non volere, astenendosi dallo
sceglierlo (non velle), e non necessariamente con il rifiutarlo (no/le) o con il

45 Tbid, p. 264.



60 PAOLO SORTENI

volere il suo contrario. Anche in questo caso la volonta non sceglierebbe
I'ignoto, ma semplicemente peccherebbe sospendendo I'atto di elezione
rispetto ad un oggetto conosciuto e giudicato come buono dall’intelletto.

Infine, all’obiezione secondo la quale la conversione del giudizio
dell’intelletto da parte della volonta, una volta che ha operato la sua scel-
ta, produrrebbe due giudizi contrari simultanei nell’intelletto, Francesco
argomenta che la volonta non cambia l'intelletto nel medesimo istante
ma impercettibilmente nel tempo successivo:

Quando autem invenit eum sub opposito iudicio, tunc non convertit eum in eo-
dem instanti in quo vult propter incompossibilitatem actuum, sed convertit eum in
tempore sequenti, tamen imperceptibili. Et quando dicis quod non convertit nisi
quando habet actum volendi, concedo. Potest autem voluntas habere actum volendi
non tantum in instanti, sed potest ipsum continuare per tempus; et sic continuando
actum volendi per tempus aliquod, potest — non in primo instanti, sed in tempore se-
quenti — avertere intellectum a prima consideratione et a primo iudicio. Et ita non se-
quitur quod intellectus habeat in eodem instanti iudicia opposita, ut dicebas 0.

Con Tlintroduzione nella teoria di questo elemento temporale,
anch’esso purtroppo non ulteriormente vagliato, viene eliminata la con-
traddizione apparente di due giudizi razionali opposti e simultaneamente
presenti nell’intelletto, infatti, 'atto del volere non dura un istante, ma si
protrae nel tempo, con la possibilita di convertire un giudizio razionale
precedente formulato in una valutazione successiva differente.

6. «Come sei caduto dal cielo, astro del mattino, figlio dell’anrora»’

Giunti al termine di questo percorso relativo alle concezioni del pec-
cato angelico in Tommaso d’Aquino, Goffredo di Fontaines e Francesco
d’Appignano, possiamo ora trarre alcune considerazioni conclusive in
merito alle problematiche sollevate. E evidente infatti, in ultima istanza,
come l'analisi di Goffredo e quella di Tommaso non convincono fino in
fondo; entrambe ci appaiono poco persuasive, almeno per quanto ti-
guarda qualche punto delle loro teorie: tutte e due devono fare qualche

46 Franciscus de Marchia, Reportatio 111 cit., p. 260.
47 Is 14,12.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 61

“concessione volontarista” alla dottrina di base o, quantomeno, lasciarne
in sospeso qualche passaggio. Insieme a Hoffman, abbiamo visto che
Goftredo si rivela interessante proprio in questo senso, appunto, soprat-
tutto per cio che non spiega. Egli, infatti, sembra liquidare la questione
relativa al controllo della conoscenza degli angeli in modo fin troppo
sbrigativo, affermando che esistono certe verita che semplicemente de-
vono essere accettate per fede.

Ipotizzare una semplice inconsapevolezza, dunque, soprattutto nel ca-
so di creature superiori come gli angeli, non sembra una soluzione del
tutto esaustiva. Sempre sulla scorta del testo di Hoffman#*$, scopriamo
che anche la dottrina elaborata da Tommaso nella Suwma non ¢ scevra da
lacune esplicative proprio in relazione al cosiddetto “problema del con-
trollo”, sul quale sara costretto a tornare nel De Malo. Infatti, gli angeli
sembrano poter controllare la propria scelta ma non I'aumento della
propria conoscenza, di cui, tuttavia, governano 1’uso, potendo decidere
quando la conoscenza “abituale” diventa giudizio “attuale” a cui fa segui-
to la scelta corrispondente. Che gli angeli controllino la propria scelta ¢
implicito nel fatto che la decisione malvagia ¢ condannabile in quanto
peccato. Che gli angeli non controllino la propria conoscenza #n habitu,
invece, deriva dal fatto che, poiché ricevettero tutte le specie intelligibili
accessibili alla loro intelligenza naturale fin dal primo momento di esi-
stenza, il loro sapere puo aumentare solo grazie a una rivelazione divina.
Tommaso si rivela, dunque, un intellettualista a livello generale
nell’affermare che negli angeli non possono esistere convinzioni erronee
o errori di giudizio ma, allo stesso tempo, apre la strada negli scritti suc-
cessivi a una interpretazione volontarista, riconducendo I’uso della cono-
scenza alla volonta e non oltre:

Huiusmodi autem quod est non uti regula praedicta, non oportet aliquam causam
quaerere; quia ad hoc sufficit ipsa libertas voluntatis, per quam potest agere vel non
agere; et hoc ipsum quod est non attendere actu ad talem regulam in se consideratam,
non est malum nec culpa nec poena; quia anima non tenetur nec potest attendere ad
huiusmodi regulam semper in actu; sed ex hoc accipit primo rationem culpae, quod
sine actuali consideratione regulae procedit ad huiusmodi electionem [...]4%.

48 Hoftman, Free will and the rebel angels cit.
4 Thomas de Aquino, De mal, in particolare guaestio 1  articulus 3
<https://catholiclibrary.org/library / view?docld=Medieval-



62 PAOLO SORTENI

La situazione degli angeli si rivela, cosi, essere molto simile a quella di
Dio. Poiché, come afferma Hoffman, egli non puo sapere diversamente,
ma puo comunque volere diversamente: «so when the angels make their
free choice, there is a transition from necessity (of knowing) to contin-
gency (of willing)»?. Se in precedenza il teologo domenicano aveva so-
stenuto che gli angeli buoni e quelli cattivi differiscono nel considerare
tutte le condizioni rilevanti per una buona scelta (come nel caso di un
medico che puo fallire giudicando correttamente cosa sia vantaggioso per
un malato rispetto a una determinata patologia, senza pero tener conto
delle conseguenze dannose per un altro disturbo del paziente), negli scrit-
ti maturi afferma, invece, che essi differiscono solo nel considerare la
“regola” che governa la loro decisione. Quindi, a seconda di come gli an-
geli usino la propria conoscenza riguardo a questa legge divina, giudicano
cio che vale la pena scegliere e agiscono di conseguenza:

Knowing something habitually (sz77¢) means possessing its intelligible species with-
out actually considering it. But thinking about something (intelligere, cogitare) consists in
using an intelligible species, and this use depends on the will. How the will uses an in-
telligible species — whether or not it uses a certain species, and what precisely it con-
siders by means of this species — is not predetermined by that intelligible species or by
any other intelligible species®!.

11 Doctor Angelicus ci aiuta, cosi, a chiarire che cio che una persona vuo-
le non deriva esclusivamente da cio che essa conosce; infatti, anche se,
per ipotesi, apprendessimo tutto quello che qualcun altro sa, non po-
tremmo comunque ancora prevedere che cosa scegliera a partire dalla
propria conoscenza. Non c’¢ spiegazione del perché un angelo agisca per
un motivo piuttosto che per un altro. Né c’¢ una spiegazione, per esem-
pio, del perché Lucifero abbia peccato ma non Michele. O meglio, ¢
sempre possibile affermare a posteriori che una scelta ¢ stata fatta per
qualche motivo (ad esempio per orgoglio), ma non ¢ possibile individua-
re una causa che abbia, a priori, una relazione di necessita con la scelta
finale, pre-determinando la facolta della volonta. Cio che ci interessa, ad

OR/ThomasAquinasSDeMalo.00000372.1a.html;chunk.id=00000013> (ult. cons.
06/09/2025).

50 Hoffmann, Free will and the rebel angels cit., p. 212.

51 Ibid.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 63

ogni modo, ¢ che Tommaso d’Aquino non riconducendo Iesercizio
dell’atto di volonta esclusivamente alla cognizione, si rivela incredibil-
mente vicino, anche se in modo latente, allo stesso Francesco
d’Appignano e a tutti gli altri autori volontaristi. Essi, pur con diverse va-
riazioni all'interno della propria dottrina, hanno comunque tutti conside-
rato la volonta come causa prima dell’agire morale, non ulteriormente
indagabile. Francesco, in particolare, mostra di aver ben assimilato la le-
zione di Scoto: perché ci sia peccato ¢ necessario che ci sia stata piena
consapevolezza e se ¢’¢ stata consapevolezza allora il soggetto puo essere
ritenuto pienamente responsabile delle proprie azioni. Il peccato di mali-
zia, dietro al quale non si nasconde nient’altro che la libera volonta
dell’'uvomo, sembrerebbe costituire I'unica spiegazione possibile. Come
aveva gia affermato Anselmo riguardo all’angelo ribelle: «volle perché
volle. Questa volizione, infatti, non ebbe nessun’altra causa che la forzas-
se o lattraesse invincibilmente, ma fu a se stessa causa efficiente, se si
puo dire cosi, ed effetton2.

Ecco, dunque, che la volonta si rivela preponderante rispetto alla ra-
gione poiché, da un lato, puod sempre non volere cio che lintelletto le
suggerisce; dall’altro, sebbene essa non possa desiderare un oggetto senza
averne prima cognizione, sembra che in ultima istanza sia imputabile
sempre a lei la responsabilita di una tale direzione di approfondimento.
La conoscenza intellettuale diventa, dunque, di mera natura “strumenta-
le”, ma non necessaria. Se si puo dire, infatti, che I'intelletto non si muo-
ve a conoscere nulla a meno che non abbia avuto un accordo da parte
della volonta, quest'ultima non sembra affatto aver bisogno dell’intelletto
per potersi attivare. Qualora, invece, volessimo accordare un primato
all'intelletto, si ricadrebbe sempre nell’iddea “platonico-socratica” per cui
chi sbaglia lo fa per ignoranza, visione secondo la quale il soggetto pat-
rebbe moralmente scusabile, per di piu, all’interno di una forma di de-
terminismo psicologico. La preponderanza della volonta ¢ innegabile, a
meno che non si voglia ipotizzare una “psicologia” dell’agire morale fon-
data su una sorta di circolo ermeneutico alla maniera di Aristotele: in
questo senso, intelletto e desiderio (sarebbe un anacronismo patlare di
una facolta della volonta prima di Agostino) sono cosi inscindibili da
configurarsi sempre, nella proairesis, come “intelletto che desidera o desi-

52 Anselmo d’Aosta, De casu diaboli, a cura di S.V. Rovighi, Bari 1969, p. 261.



64 PAOLO SORTENI

derio che ragiona”>3. Tuttavia, grazie allo studio degli angeli, possiamo
renderci conto di come essi sbagliano nonostante sappiano piu
dell’'uomo, appunto, proprio perché non ¢ nella conoscenza che risiede la
causa prima dell’azione. Ma se si pecca a causa di una volontaria abdica-
zione a una consapevolezza di cio che dovrebbe essere fatto, va specifi-
cato meglio in che cosa consista questa consapevolezza. Sapere che
un’azione non deve essere compiuta e tuttavia agire con noncuranza dif-
terenzia la culpa cristiana dall’error degli antichi, il quale puo essere spiega-
to come un errato calcolo razionale spesso dovuto ad una qualche pas-
sione “insinuata” dagli dei. LLa novita apportata dall’etica cristiana consi-
ste proprio nell’introduzione di una verita rivelata: la regulam di Tommaso
e Vordum Dei di Scoto, ovvero, una legge divina. Abbiamo visto, in Tom-
maso, ’esempio dell’adultero, nel quale il teologo sottolinea il fatto che il
peccatore ¢ definibile tale proprio rispetto a una legge divina che vieta
quel comportamento.

Non si puo, dunque, se si vogliono comprendere a fondo queste ar-
gomentazioni, prescindere dalla constatazione dell’esistenza di una verita
rivelata, conosciuta per fede e che dai medievali ¢ data come scontato
punto di partenza. Se volessimo universalizzare la questione, dovremmo
ammettere che non tutti conoscono il contenuto delle verita rivelate,
percio, i pensatori medievali sono stati costretti a prendere in considera-
zione il concetto di sinderesi, secondo il quale, ciascuno possiede una na-
turale inclinazione verso il bene, che si esprime tramite principi morali
innati sotto forma di una legge universale di ragione. Per questo motivo,
il soggetto ¢ sempre moralmente responsabile>. Secondo Marialucrezia
Leone®, tuttavia, che si ¢ occupata di studiare la storia di questa nozione,
la “sinderesi” comincia ad eclissarsi di pati passo con 'emergere della co-
siddetta /Zzbertas indjfferentiae. In particolar modo, sono il maestro domeni-
cano Eckhart di Hochheim e il francescano Guglielmo di Ockham a con-

53 Nel Medioevo cristiano, questo circolo ermeneutico sembra tornare nella celebre
formula di Anselmo d’Aosta del credo ut intelligam et intelligo ut credam. In effetti, volonta e
conoscenza sono legati, gia in Agostino, in modo tale per cuinon ¢ possibile credere senza
capire e non ¢ possibile capire senza credere.

>4 Cfr. Godefridus de Fontibus, Les guodlibet cing, six et sept cit., in particolare guodlibet
VI quaestio V11, p. 160.

5 M. Leone, Sinderesi. La conoscenza immediata dei principi morali tra Medioevo e Prima Eta
Moderna, Roma 2020.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 65

tribuire al processo dell’oblio di questa innata capacita morale. A quanto
ci risulta, nemmeno in Francesco d’Appignano ¢ riscontrabile tale con-
cetto. In ogni caso, ¢ chiaro come la tendenza dei teologi, a partire dal
XIV secolo in avanti, sia stata quella di estremizzare il tentativo di con-
cepire la volonta umana come il piu libera possibile, “assoluta” nel senso
etimologico del termine, ossia, svincolata non solo dall’influenza delle al-
tre facolta dell’anima e dell’oggetto esterno, ma addirittura dei principi
universali.

Ma come si ¢ giunti a una tale valorizzazione della volonta creata?
Quale riflessione ha spinto, per esempio, Dante a definire la volonta
dell’'uvomo «do maggior dono che Dio per sua larghezza fesse creando»>¢?
In questo contributo si ¢ cercato di dimostrare il fatto che, per giungere a
una tale conclusione, sia stato necessario riflettere, da un lato, su que-
stioni “angelologiche”, dall’altro, sul mistero del male. Gli angeli, oggi
cosl trascurati, sono infatti la strada maestra che ci puo guidare verso un
autentico auto-riconoscimento. Essi ci conducono a ragionare sul tema
della loro caduta, dal momento che mysterium salutis e nysterium iniquitatis
si comprendono vicendevolmente. Infatti, ’esistenza stessa e la prepon-
deranza della facolta del volere si rivelano solamente ragionando intorno
al tema della caduta dei demoni e del peccato originale. Si puo addirittura
arrivare a sostenere che il concetto di volonta sia stato “scoperto” dai
pensatori cristiani, dapprima da San Paolo e poi da Agostino, ragionando
precisamente intorno a queste tematiche; soprattutto, ¢ stato il tentativo
di risoluzione del problema dell’akrasia che ha fatto emergere quella
“formazione discorsiva” che ha permesso di distinguere ’error dei greci
dal peccato cristiano. All'idea di eupa, unicamente resa possibile
dall’esistenza di una volonta che ne sia fondamento, si associa la respon-
sabilita dell'uomo nei confronti di una data regola divina. La responsabi-
lita in questione non esclude nemmeno una reciproca capacita di influen-
za: il peccato di Adamo, infatti, ¢ stato quello di contravvenire a una re-
gola data dalla Volonta Divina, la cui conseguenza ¢ stata una scissione
interna alla volonta stessa che, da un solo individuo, si ¢ ripercossa su
tutto il genere umano. A proposito di questa scissione interna alla facolta
della volonta, ¢ opportuno proporre un’ultima riflessione degna di nota
circa il “volontarismo” sostenuto dal nostro teologo marchigiano, propo-

56 D. Alighieri, Commedia. Paradiso cit., p. 59 (V, 19-20).



66 PAOLO SORTENI

sta dallo studioso Andrea Robiglio. Quest’ultimo, infatti, a partire dalla
constatazione che esiste una certa tendenza nel pensiero occidentale del
XIV secolo a rappresentare la mente umana sempre piu “disincarnata”, si
¢ soffermato sul fatto cruciale della moltiplicazione, all’interno delle di-
verse dottrine, di atti che appartengono a ciascuna facolta, con il risultato
di un contrasto tra questi stessi atti nel momento della scelta finale. Gia
nel XIII secolo, esemplificativa in questo senso era stata ’accesa discus-
sione intorno al combattimento interiore tra le due volonta di Cristo: la
volonta di morire per la salvezza del mondo e quella, pit umana, di vo-
lersi sottrarre a questa sofferenza. Proprio in quel contesto era emerso il
concetto di velleitas, chiamata anche voluntas impossibilium, ossia, I'esistenza
di una volizione di un oggetto che, tuttavia, ¢ impossibile da ottenere.
Dal momento che, sulla base di questo conflitto, non si sarebbe potuta
attribuire a Cristo alcuna “debolezza” della volonta, si deduce che anche
'uomo puo possedere I’abilita di scegliere qualcosa che non puo essere
ottenuto; da cio ne deriva un rifiuto dell’ortodossia atistotelica e una
nuova articolazione del sé:

Francis of Marchia does not use the expresion zelfeitas, nor does he deal with unat-
tainable goals; yet his modalised and discrete approach to the will in relation to the
other faculties indicates strongly the background presence of this new aspect of medi-
eval thought [...]>".

Il concetto di debolezza della volonta che emerge dallo studio di
Francesco ¢ radicalmente differente rispetto a quello di akrasia che tro-
viamo nel libro VII dell’Etica Nicomachea: in Aristotele I'incontinenza na-
sce da un conflitto tra la parte razionale dell’'uomo e il disordine dato dal-
le sensazioni derivanti dal corpo le quali appartengono all’anima appetiti-
va, di natura inferiore; mai, pero, nel pensiero antico, si sarebbe potuta
ipotizzare una lotta tra le varie parti superiori dell’anima, dal momento
che ogni facolta ¢ capace di un solo singolo atto. Nel pensiero medievale
riscontriamo la tendenza a tradurre ’'akrasia aristotelica nella cosiddetta
incontinentia; quest’'ultima, tuttavia, non ¢ I'unico possibile ostacolo alla
“forza di volonta”: «there can arise a conflict in the soul between diffe-
rent acts of the same faculty or level of the soul. This is because the con-

57 A. Robiglio, How Is Strength of the Will Possible? Concerning Francis of Marchia and the Act
of the Will, «Vivariumy, 44 (20006), pp. 151-183, in particolare p. 182.



FRANCESCO D’APPIGNANO E IL MYSTERIUM INIQUITATIS 67

flict here is not a mind-body problem, but instead could be character-
ized, at least at first blush (and somewhat anachronistically), as a mind-
self problem»®8. La riflessione sugli angeli ci ha condotto a questa stessa
conclusione; infatti, come abbiamo visto, se in queste creature non puo
essere presente alcuna fonte di “distrazione” di tipo fisico derivata dai
sensi e, nonostante questo, esse sperimentano la realta del peccato e del
conflitto interiore, ¢ chiaro che il problema da risolvere non si configura
piu, per dirla con Robiglio, come di natura mente- corpo, piuttosto, co-
me di un antagonismo della “mente” con se stessa. Ora, se pensiamo, ad
esempio, alla distinzione di Francesco tra due atti parimenti razionali, en-
trambi a disposizione della volonta, si pensi alle due tipologie di giudizio,
superans e non praevalens, possiamo finalmente apprezzare maggiormente la
strategia argomentativa del nostro teologo, il quale ¢ stato in grado di
spiegare I'interazione tra piu volizioni razionali a prescindere da qualsiasi
passione di tipo fisico. In conclusione, Francesco sembrerebbe sostenere
con argomentazioni convincenti e tutt’altro che retoriche che la cosiddetta
“forza di volonta” non sia minacciata solo esteriormente da cio che pro-
viene “dal basso”, e dunque da cio che proviene dai sensi, ma anche inte-
riormente, ovvero, da una scissione dell’animo nella sua parte superiore.

A proposito di questo ¢ utile ricordare quel celebre passo delle Confes-
sioni in cui Agostino, sul punto di convertirsi, si trova tormentato tra cio
che il suo intelletto sa essere giusto e cio che, invece, la sua volonta, scis-
sa, ancora non ¢ pronta a scegliere:

[...] e la volonta nuova, appena nata, per cui desideravo offrirti un culto disinteres-
sato, e godere di te, Dio, sola allegria sicura, non era ancora in grado di battere ’antica,
rafforzata dagli anni. Cosi le mie due volonta, una antica e I’altra nuova, una della car-
ne ¢ laltra dello spirito lottavano, e nella loro discordia mi dissipavano I’anima [...]
Invano 'vomo interiore si rallegrava della tua legge, quando un’atra legge, nel corpo, si
opponeva a quella data dalla mente, e mi trascinava prigioniero sotto la legge del pec-
cato, iscritta nel mio corpo.

Concludendo, il problema degli angeli ci ha condotto a mettere in luce
un paradosso di fondo che ingaggia continuamente la teologia cristiana
stessa e che la dialettica intelletto-volonta contribuisce a rendere partico-

58 Tbid., p. 183.
59 Agostino, Confessions, a cura di R. De Monticelli, Milano 2012, pp. 235-230.



68 PAOLO SORTENI

larmente evidente. Dietro al problema del peccato originale, infatti, si
annida quella che, per usare una terminologia introdotta da Romano
Guardini®, puo essere definita un’opposizione polare: necessita e liberta.
Tali “opposizioni polari” si differenziano rispetto alle mere “contraddi-
zioni”, nella misura in cui, le prime, sono opportunita che spingono e
provocano lintelletto a trovare sempre nuove modalita di risolvere i pa-
radossi di partenza; le seconde, invece, implicando la scelta alternativa tra
due elementi che si escludono vicendevolmente, non permettono alcuna
possibilita di riconciliazione. Francesco, in questo senso, fu un acutissi-
mo teologo mediatore tra opposti, abile nella capacita di concepire nuove
distinzioni concettuali che introducono negli apparenti paradossi di fon-
do delle specificazioni (si pensi alla distinzione tra atto di comando e atto
esecutivo, tra giudizio superans e non praevalens, tra de possibili e de inesse)
che, pur essendo temporanee e incapaci di cancellare le polarita di par-
tenza, ci permettono di colmare in modo transitorio le distanze presenti
nelle maglie del sapere. In questo senso, ogni sforzo teorico compiuto,
per quanto provvisorio, presenta pur sempre un valore nella misura in
cui ci spinge un po’ piu in 1a nella comprensione dell’irriducibile mistero
che ci avvolge.

60 Cfr. R. Guardini, I 'sppasizione polare. S aggio per unafilosofia del concreto vivente, Brescia 2022.



L. Turchi, Giacomo della Marca e gli ebrei / Giacomo della Marca and the Jews
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4741

Giacomo della Marca e gli ebrei

Lorenzo Turchi

Abstract

L articolo esamina il rapporto tra Giacomo della Marca e la guaestio hebraica,
analizzando sia la sua attivita giuridico-pastorale, sia 1 suoi scritti editi e inediti. Il
frate osservante opero in numerose citta italiane riformando statuti e normative
riguardanti gli ebrei, soprattutto su temi economici e pratiche rituali. Pur muo-
vendosi entro i consueti schemi antigiudaici del Quattrocento, Giacomo mostra
un approccio spesso moderato, evitando I’accusa di deicidio e attenuando 1 pas-
saggi piu duri delle sue fonti, fra cui Isidoro di Siviglia. Nei suoi sermoni gli ebrei
sono presentati attraverso le categorie teologiche della cecizas e dell’obstinatio verso
il Messia, che dimostrano come la synagoga indeorum e 1 suoi riti, “ombre” delle
realta future, non hanno piu valore con 'avvento del Jumen veritatis di Cristo. 11
confronto con i testi inediti rivela una rielaborazione autonoma delle fonti e un
costante sforzo di integrarela polemica antigiudaicainun quadro pastorale volto
a difendere I'identita cristiana e a promuovere un ordine sociale armonico, con
frequenti tentativi di evitare toni violentemente polemici.

The article examines the relationship between Giacomo della Marca and the
quaestio hebraica, analyzing both his juridical-pastoral activity and his published
and unpublished writings. The Observant friar worked in numerous Italian cit-
ies, reforming statutes and regulations concerning the Jews, especially on eco-
nomic matters and ritual practices. Although he operated within the usual fif-
teenth-century anti-Jewish frameworks, Giacomo often displays a moderate
approach, avoiding the accusation of deicide and softening the harshest pas-
sages of his sources, including Isidore of Seville. In his sermons, Jews are por-
trayed through the theological categories of caecitas and obstinatio toward the
Messiah, which illustrate how the synagoga iudeorum and its rites, “shadows” of
future realities, no longer have value with the coming of Christ’s lumen veritatis.
Comparison with the unpublished texts reveals an independent reworking of
his sources and a consistent effort to integrate anti-Jewish polemic into a pas-
toral framework aimed at defending Christian identity and promoting a har-
monious social order, often seeking to avoid violently polemical tones.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.69-113



70 LORENZO TURCHI

I frati Minori, desiderosi di vivere pienamente la poverta evangelica,
divennero paradossalmente profondi conoscitori del denaro e delle sue
diverse funzioni, compreso il suo fine ultimo: il bene comune. Con
I’Osservanza questo principio divenne il fulcro dell’istituzione dei Monti
di Pieta. Tale sviluppo, pero, rese necessaria una pit ampia chiarificazio-
ne all’interno della comunita, sia nei confronti dei suoi membri, sia verso
coloro che non avevano le prerogative per farne parte, come gli ebrei.

1. La quaestio hebraica in Giacomo della Marca

Come ¢ stato messo in evidenza, il confronto di Giacomo della Marca
con il giudaismo sembra muoversi entro termini tradizionali e collaudati’.
I brevi accenni disseminati nei Sermones Dominicales — fino ad oggl, grazie
al benemerito impegno di padre Renato Lioi, il solo campo di indagine
edito per tematiche di questa natura — evidenziano, in particolare, nella
dunritia, nella malitia, e nell’obstinatio gli errori di cui si resero colpevoli gli
appartenenti al “popolo eletto”.

Un episodio agiografico riferito da Venanzio da Fabriano, intimo soczus
del frate piceno e suo segretario, a sua volta udito da frate Battista di Jesi,
anch’egli compagno di Giacomo, narra di un miracolo accaduto a Bre-
scia, durante un ciclo di predicazione. Un bambino cristiano a cui Gia-
como aveva insegnato I’ Ave Maria, la recito a sua volta con un compagno
di giochi ebreo; il padre accortosi di cio e furibondo per I'accaduto, lo

* Sigle e abbreviazioni usate: peri codici pit frequentemente citati si ricorrera allasola segna-
tura sintetica peridue testimoni vaticani: Cittadel Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, [a-
ticano latino (= BAV, Vat. Lat.) 7642; Cittadel Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, I aticano
latino(= BAV, Vat.Lat) 7780; e alla lettera M seguita dal numero d’ordine — cosi come suggefito
da Dionisio Pacett, cfr. /nffa— perimanoscritti del frate piceno custoditi oggi nella sua citta na-
tale: Monteprandone, Museo Civico, zss. 41, 42, 44, 46, 46 bis, 60 = M 41, M 42, M 44, M 46, M
46 bis, M 60. L’indicazione delle carte, dove non precisato, ¢ da intendersi secondo la numera-
zione moderna. Desidero ringraziare per ogniaiuto e suggerimento Francesca Bartolacci, Maria
Grazia Bistoni Grilli Cicilioni, Marco Buccolini, Roberto Domenichini, Fortunato lozzelli, Pa-
mela Galeazzi e Francesco Nocco. Le traduzioni italiane, dove presenti, sono mie.

1 Cfr. A. Bartolomei Romagnoli, Infedels, ebrei ed eretici: tipologia deghi esclusi nella predicazione di san
Giacomo della Marca,in San Giaconmwo della Marcae l'altra Europa. Crociata e predicazione nel Mediterraneo
Orientale (secc. XI11I-X17), Atti del Convegno Intemazionale di studi (Monteprandone, 24-25 no-
vembre 2000), a cura di F. Serpico, Firenze-Monteprandone 2007, pp. 157-178: 174-175.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 71

uccise e ne nascose il corpo. Prodigiosamente, grazie all'intervento del
predicatore, il piccolo venne ritrovato vivo et sano, e 'ebreo, insieme alla
sua famiglia si converti?.

Questo racconto, in cui ¢ presente la tematica dell’omicidio rituale e
della pericolosita dei rapporti tra ebrei e cristiani’, apre uno spaccato si-
gnificativo sull’azione sociale di Giacomo riguardo alla presenza ebraica
nel contesto urbano e comunale italiano. Il suo impegno nel garantire il
rispetto della normativa canonica durante la formulazione e la revisione
delle leggi cittadine riguarda, infatti, anche il delicato rapporto con gli
ebrei, e costituisce un ulteriore bacino di dati preziosi per comprendere la
visione e la prassi dei predicatori dell’Osservanza nel Quattrocento.

Allo stato attuale degli studi — in quello che risulta essere un elenco
provvisorio e suscettibile di ampliamento grazie a future ricerche
d’archivio e allo spoglio di documentazione ancora inedita — ¢ possibile
individuare diversi interventi di Giacomo in alcune citta italiane. Durante
1 suot cicli di predicazione, nei quali insisteva su alcuni temi «per sensibi-
lizzare i singoli e indurre le comunita a prendere provvedimenti»?, il frate
piceno si prodigava per la riformulazione dei capitoli statutari, propo-
nendo, revisionando o facendo applicare alcune norme concernenti il de-
licato rapporto con gli ebrei®.

2 Venanzio da Fabtiano, Miraculi factiper li meriti et orationi del beato 1acobo de la Marchia, cod. Vat.
Lat. 10501, cap. 21, citato come 17 I1Iin U. Picciafuoco, La vita di S. Giacomo dellaMarca (1393-
1476) secondo gli antichi codbei di fr. 1 enanzio da Fabriano (1434-1506), Monteprandone 1977, pp. 70-
74. Per la questione delle redazioni venanziane, cfr. E. Paoli, Ienanzio da Fabriano e la costruzione
della memoria agiografica di Giacomo della Marca: una questione preliminare, in Biografia e agiografia di san
Giacomo della Marca, Atti del convegno internazionale di studi (Monteprandone, 29 novembre
2008),a curadi F. Serpico, Firenze-Monteprandone 2008, pp. 125-152: 125-135; 147-148.
I’unica presenza attestatadi Giacomoa Bresda ¢ quella per la predicazione quaresimale del
1462, ma per il Lasi¢ risulta improbabile la veridicita del racconto: cfr. D. Lasi¢, De vita et operibus
S. Lacobi de Marchia. S tudinm et recensio quornndan textumm, Falconara Matittima 1974, pp. 144-146.

3 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeii cit., pp. 176-177. Per il tema degli infanticidi ad opera
degli ebrei si veda: A. Toaft, Pasgue di sangue. Ebrei d’Eurgpa e omicidi rituali, Bologna 2007, in parti-
colareil casodi Rizzardo, un ebreo originario di Ratisbona, trasferito a Brescia nel 1464, a cui
sarebbe pervenuto il sangue di un supposto sactificio rituale: pp. 86-88.

4 M. G. Muzzarelli, Pescatori di nonzni. Predicator e piazze alla fine del Medioevo, Bologna 2005, pp.
85-86.

5 Sugli ebrei e le Marche siveda come quadro generale: S. Bernardi, G/ ebrei e le Mardbe nei sec.
XIV e XV1: bilancio di studh, prospettive di ricerca,in Aspetti e problend della presenza ebraica nell Ttalia cen-
tro-settentrionale: secoli X117 ¢ X1, Roma 1983, pp. 227-272; Ead., G/ ebreie la ginstizia pontificia. Al-



72 LORENZO TURCHI

Da un primo sondaggio sulle fonti, per quanto riguarda le tematiche
che qui ci interessano piu da vicino, lattivita di Giacomo si dispiega in
un lungo arco cronologico che lo vede presente: nel 1426 a Macerata®,
nel 1427 ad Ancona’ e Recanati®; nel 1444 a Terni’; nel 1445 a Sansepol-
crolf; nel 1454 a San Severino Marchell; nel 1459 a Fermo!2; nel 1466 a

cuni esenapi in cittd della Marca di Ancona, «La rassegnamensile di Israel», 67 (2001), pp. 275-290. Per
una panoramica complessiva sulla vita di Giacomo della Marca si rinvia a: R. Lioi, P. Cannata,
Giacomo della Marca,in Bibliotheca S anctormm, N1, Roma 1965, pp. 388-401; D. Lasi¢, Defmizione degli
scritti e problen biografici di S. Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicumy, 6 (1969), pp. 34-40; C.
Casagrande, Giacomo della Marea, santo (lacobus de Marchia),in Dizionario Biggrafico degli Italiant, 54,
Roma 2000, pp. 214-220. Sisegnala pure il recente studio: M. Buccolini, San Giacomo della Marca.
La vita, la riformareligiosa e l'opera sociale, ) esi 2020. Siveda anche S. Bracci, L'avventurosa vita di un
predicatore tanmaturgo del Quattrocento, Gorle 2022. Utili notizie in: L. Turchi, Beyond John of Ca-
pistrano: The Letters of James of the Marches, in 'T'he grand tour of Jobn of Capistrano in Central and Eastern
Eurgpe (1451-1456). T'ransfer of ideas and strategies of commmunication in the late Middle Ages, ed. by J.
Mixson and P. Kras, Lublin 2018, pp. 347-366.

¢ In merito al passaggio e alle attivita di Giacomo nelle singole citta,la bibliografia di riferi-
mento viene indicata caso per caso: il primo miracolo compiuto nel “Nome di Gest” siverifico
a Macerata nel 1426: cfr. M. Sensi, Fratemite di Disciplinati a Macerata nei secoli X117-X1/, «Quaderni
del Centro di documentazione sul movimento dei Disciplinati», 13 (1971), pp. 4-51: 10 (anche in
«Bollettino per 'Umbria», 68, 2 [1971], pp. 209-256); Lasi¢, Devitacit., p. 321; L. Paci, Ricord: ma-
ceratesi di S. Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicunw, 13 (1976), pp. 201-211: 207; Buccolini,
San Giacomo cit., pp. 58-60.

7 Giacomo stesso attestala sua presenzain citta nel 1427, annotandone la data nel racconto
di uno dei suoi wiracula de Nomine Iesu, avvenuto a favore di un bambino che assisteva alla sua
predica: G. Caselli, Studi su S. Giacomo della Marcapubblicati in occasione del 11 centenario della sua cano-
nizzazione, 1, Otfida 1926, pp. 253-254; cfr. Lasi¢, De vita cit., p. 339; cfr. Buccolini, San Giacono
cit., pp. 67-68.

8 Cfr. B. Ghetti, G/ Ebrei ¢ il Monte di Pieta in Recanati ne secoli X177 ¢ X1'1, «Atti e Memotie
della Deputazione diStoria Patria delle Matchey, 4 (1907), pp. 11-39; 9 (1913), pp. 377-434; F.
Picciotti, San Giaconwo della Marca a Recanatie a Loreto, «Picenum Seraphicumy, 13 (19706), pp. 212-
232; Caselli, Sudi cit., pp. 254-255; Buccolini, San Giacnw cit., pp. 68-71. Siveda anche: S. Ber-
nardi, G/ ebrei nella societa recanatese fra X1 e X1 secolo, in Atti del XXIX Convegno di studi maceratesi
(Porto Recanati, 13-14 novembre 1993), Macerata 1995 (Studi Maceratesi 29), pp. 57-82.

9 Ctr. A. Ghinato, Apostolato religioso ¢ sociale di S. Giaconw della Marcain Teni, «Archivum fran-
ciscanum historicumy», 49 (1956), pp. 106-142;352-390: 116-132, 141 (Pubblicato con piccole
varianti come: A. Ghinato, 17ta religiosa nel Quattrocento italiano. Apostolato religioso e sociale di S. Gia-
como della Marca in Ternz, Roma 1956); Buccolini, San Giacomo cit., pp. 164-165.

10 Cfr. A. Czortek, Ereno, convento, cittd. Un frammaento di storia francescana: S ansepolero, secoli X111
XV, Assisi 2007, pp. 246-247; G.P. Scharf, Fra econonzia urbana e circniti monetan intercittadini: il rnolo
degli Ebrei a Borgo San Sepolero a meta del Quattrocento, « Archivio Storico Italianox, 156 (1998), pp.
448-477: 458-459; R. Paciaroni, [Vessazioni agh ebrei di Sanseverino nei secoli X1 e X171, in Atti del
LUVTI Convegno del Centro stud storici maceratesi [Abbadia di Fiastra (Tolentino), 19-20 novembre 2022],



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 73

I’Aquila'? e, infine, nel 1468 ad Assisi'4. Queste azioni si collocano sullo
sfondo generale del rapporto tra cristiani ed ebrei in Italia'® in cui i temi

Macerata 2023 (Studi Maceratesi, 57), pp. 103-154: 114-116; Buccolini, San Giaconw cit., pp. 171-
172.

11 Cfr. V.E. Aleandti, San Giacomo della Marca in S anseverino, « Atte e Stotian, 19 (1900) 13-14,
pp. 78-94; 1d., Una faniglia di medici ebrei a San Severino Marche, nel secolo X1, «Picenumy, 17 (1920),
pp. 244-246. Buccolini, San Giacomo cit., pp. 210-211.

12 Ctr. E. Tassi, La predicazione antinsura di S. Giaconw della Marcae dei frati dell Osservanza a Fer-
o, 10 _Atti del Convegno di studi in onore di S an Giacomo della Marca (Monteprandone, 23 novembre 1991),
pp. 45-60; C. Tomassini, I« cittadi Fermo e San Giacomo della Marca, «Picenum Seraphicumy, 13
(1976), pp. 171-200, per la trascrizione dei documenti: 185-193. Sivedaanche: 1d., Le riforme sta-
tutarie a Fermo e san Giacomo della Marca,in At del Convegno di studiin onore di San Giacomo della Mara
(Monteprandone, 23 novenbre 1991), pp. 61-82: 66-67; R.M. Dessi, Predicare ¢ governare nelle citta dello
Stato della Chiesa alla fine del medioevo. Giacomo della Marca a Fermo,in Studi sul Medioevo per Girolamo
Amaldi;a curadi G. Barone, L. Capo e S. Gasparri, Roma 2001, pp. 125-159: 141-148; Buccoli-
i, San Giawnw cit., pp. 235-236. Anche: S. Bemardi, Momsenti e fignre nei rapportifra Roma e la conmu-
nita ebraica di Fermo, in S tranieri e forestieri nella Marea dei sece. XI17-X1T, Atti del XXX Convegno di
studi maceratesi (Macerata, 19-20 novembre 1994), Macerata 1996 (Studi Maceratesi, 30), pp.
461-480.

13 Ctr. G. Pansa, G/ ebreiin Aquilanel secolo X1/ 1. gpera dei frati Minori e i Monte di Pieta istitnito
da San Giacono della Marca, «Bollettino della Societa di Storia Patria negli Abruzzi», 16 (1904), pp.
201-229: 207-213; Caselli, Studicit., p. 401; A. Chiappini, S. Giacomo dellaMarca e 1.’ Aguila, «Bul-
lettino dellaDeputazione Abruzzese di Storia Pattian, 44-46 (1964-1966), pp. 105-118; Buccolini,
San Giacomo cit., pp. 265-267.

14 Per quanto conceme I'attivita di Giacomo ad Assisi sirende necessariala ricostruzione di
alcuni passaggl. 11 26 maggio 1468, nel corso del Consiglio segreto della citta di Assisi si delibera
Perezione del «monte della pieta et della vergine Maria matre de Misericordia», con finalita assi-
stenziali versola popolazione assisana (C. Cenci, Documentazione di vita assisana. 1300-1530, 11,
Grottaferrata 1975, pp. 698-699). 11 20 giugho dello stesso anno, in seguito alla predicazione del
frate osservante Fortunato Coppoli si diede seguito al completamento di quanto restava da at-
tuare per il Monte. In tale contesto, per quanto conceme la comunita ebraica, il 22 giugno 1468,
il Consiglio deliberola revoca e 'annullamento dei privilegi di cui essa godeva, stabilendo che
«ex nunc capitula Ebreorum, alias concessaeis de prestando mutuo, revocata sintet annullata, in
quantum esset peccatum aut excomunicatio et potissime de usutis»; tali resttizioni furono tutta-
via successivamente abrogate dai Priori il 27 settembre. 11 3 Iuglio venne inoltre stabilito I’obbligo
per gli ebrei di portare un segno distintivo, una O, all'interno della citta di Assisi (14id., pp. 700-
701). Secondo l'interpretazione di Ariel Toaff, durante la sua presenzaad Assisi nel 1468, Gia-
como avrebbe fatto ripristinare le misure precedentemente adottate, che prevedevano
I'annullamento di ogni contratto stipulato con gli ebrei; un provvedimento ritenuto 'unico mez-
zo per tutelare il Monte di Pieta da poco fondato (ctfr. A. Toaft, The Jewsin Medieval Assisi 1305-

1487. A social andeconontic bistory of a small Jewish commmnity in Italy, Firenze 1979, pp. 62-63). Tutta-
via, un esame puntuale delle carte delle Réformanzerichiamate da Toaff (Ibid., p. 62, nota 210; p.
63 e nota 211) mostra che i testi citati non menzionano in modo esplicito un intervento diretto



74 LORENZO TURCHI

affrontati sono per lo piu connessi alla questione dell’'usura ¢ alla fonda-
zione dei Monti di Pieta'¢. Tuttavia, Giacomo non manca di intervenire

di Giacomoin sede consiliare su tali provvedimenti, ma rimandano piuttosto a capitoli normativi
super reginine civitatis, redatti in precedenza dal frate piceno e recepitidal Consiglioil 3 novembre
1468 (si veda infra; ctr. Cenci, Documentazione cit., p. 703). La documentazione consente di rico-
struire una presenza continuativadi Giacomo della Marcaad Assisi nel corso degli anni Sessanta
del Quattrocento. Gia il 23 settembre 1463 fu richiesto a Giacomo di intervenire in alcuni aspett
degli statuti suntuari della citta, de salute, pace et unione dei cittadini; il 13 aprile 1465, nel palazzo dei
Priori, si eleggono 10 consiglieri per esaminare i capitoli redatti dal frate piceno, ai fini della loro
esecuzione pro pace et guiete della comunita; mentre il 2 marzo 1466 i Prioridi Assisi furono chia-
mati a «videte et intelligere capitula et ordinamenta facta per rev. fr. lacobum de Marchia, atque
executioni mandare que utiliora videbuntur pro pace et quicte comunitatis»: cfr. M. Sensi, Rap-
portitraS. Giacomo della Marca e le confinanti citta umibre (Assisi, Foligno, Spoleto), «Picenum Seraphi-
cumvy, 13 (1976), pp. 308-325: 317 e nota 27; Cenci, Documentazione cit., pp. 675, 682, 685. Come
gia ricordato, il 3 novembte 1468, nel corso del Consiglio segreto cittadino, furono lettii «capitu-
la olim facta super regimine civitatis per ven. fr. lacobum de Marchia, que omnia iuraverunt at-
tendere et obsetvate iuxta posse» (Iid, p. 703). La presenza di Giacomo ad Assisi nel giugno del
1468 ¢ attestata anche da unanota dispesacomunale, relativaalla retribuzione di un muratore
incaricato della costruzione diuna celletta a lui destinatanel convento di S. Damiano (Ibid., p.
702). Secondo Luciano Canonici, che nel suo studio ricostruisce la documentazione relativa al
Monte di Pieta di Assisi, il 30 giugno 1468 il frate piceno sarebbe stato impegnato, su richiesta
dei Priori, nell’esame degli Statuti, dei cosiddetti «patti di pace» e anche del Monte di Pieta. Tut-
tavia, la richiesta risalirebbe in realta al 1463, senza contenere alcun riferimento esplicito al Mon-
te: cfr. L. Canonici, I/ Monte di Pieta in Assisi, «Studi Francescani», 74 (1977), pp. 345-374: 350;
351-352. Particolarmente significativo ¢ infine un verbale del Consiglio comunale di Assisi che
attestain modo esplicito la ricezione delle constitutiones di Giacomo all’interno della normativa
cittadina e la loro possibile rielaborazione in funzione dell’istituzione del Monte di Pieta. Infatti,
I'11 aprile 1473, il predicatore fra Agostino da Perugia sitivolse al Consiglio generale sollecitan-
do che «super mulierum nimio ornatu serventur constitutiones facte olim per ven. p. fr. Ia-
cobum de Marchia et inserantur volumini statutorum, prevedendo al contempo la possibilita di
correggere e modificare tali costituzioniin relazione al Monte di Pieta (Cenci, Doaumentazionecit.,
p- 734). Allaluce dell’analisi delle font, si puo pertanto sostenere che Iintervento di Giacomo
nelle riforme statutarie della cittadi Assisi sia da collocare a partire dal 1463 e si estenda fino alla
ricezione dei suoi dettami suntuarinello statuto del 1469 (cfr. P. Monacchia, M.G. Nico, G/ Os-
servantie la legislazione comunale in Unibria nel secolo X17,1n I Frati Osservanti e la societa in Italia nel Sec.
XV, Atti del X1 Convegno internazionale in occasione del DL anniversario della fondazione del Monte di Pie-
ta di Perugia, 1462 (Assisi-Perugia, 11-13 ottobre 2012), Spoleto 2013, pp. 279-304: 304; vedi an-
che Buccolini, San Giacomo cit., pp. 275-276, 419).
15 Della vasta bibliografia sull’argomento, in questo contributo si citeranno solo glistudi che
interessano direttamente la figura e I'azione del frate piceno.
16 Ad esempio, contro I'usura praticata dagli ebrei Giacomo interviene a Foligno nel 1445, a
San Severino Marche nel 1454 e a Fermo nel 1459: cfr. Caselli, Szudicit., pp. 322-323; 347; Ghi-
nato, Apostolato religioso cit., p. 130; Sensi, Rapporti cit., pp. 310-313. Nel 1466 detta gli statuti del



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 75

in altri settori particolari riguardanti sia le prescrizioni rituali ebraiche,
come la proibizione di vendere ai cristiani carne macellata secondo I'uso
ebraico!” e le norme sul vino!8, sia 1 provvedimenti di carattere eminen-
temente sociale, come il divieto per i medici ebrei di curare i cristiani!® e
I'uso del segno distintivo da parte degli ebrei?. Invece, per quanto ri-

Monte di Pieta dell’ Aquila; per quello di Assisi, siveda quanto riportato nella nota 14. Cfr. Pansa,
Gl ebrei in Aquila cit., pp. 207-213; Canonici, I/Monte di Pieta in Assisi cit., pp. 349-350. Per una
panoramica, siveda V. Meneghin, I Monti di Pieta in 1takia. Dal 1462 al 1562, Vicenza 1986, pp.
57, 59, 65.

17 Le rigorose norme alimentari ebraiche sulla macellazione delle carni procuravano una
grande quantitadi scarti che, non potendo essere consumati dagli ebrei, venivano venduti ai cri-
stiani. Cio suscitava il malcontento siadei predicatori osservanti sia delle corporazioni dei macel-
lai cristiani, che accusavano ricadute economiche; ma il disappunto era condiviso dagli stessi
ebrei, preoccupati per la lievitazione del prezzo della carne kasher: Cfr. A. Toaft, I/ vino ¢ la carne.
Una communita ebrasca nel Mediseo, Bologna 1989, pp. 81-92; A. Esposito, Macellai e macellazione ebrai-
ca a Roma tra fine Quattrocento e inizi Cinguecento: accordi e conflitti, «Zakhor. Rivista di Storia degli
Ebrei d’Italia», 9 (20006), pp. 45-77: 52; Ghinato, Apostolate religioso cit., p. 371.

18 Analogamente a quanto avveniva perla macellazione delle carni, anche per il vino erano
previste procedure rigorose, in patticolare per la pigiatura dell'uva nelle cantine. Anche in questo
caso si ponevail problema della vendita degli scarti ai cristiani, accompagnato dal timore che
questi compissero gesti d’irriverenza sull'uva destinata al loro consumo: cfr. Toaff, I/vinocit., pp.
95-96. A Terni, nel 1444, accanto alle disposizioni riguardanti le carni, si trova infatti anche un
richiamo specifico alla questione del vino: cfr. Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 371.

19 T unico intervento noto in materia sembra essere quello promosso a San Severino Marche
i1 6 aprile del 1454, quando Giacomo richiamo Iosservanza del divieto per gliebrei diesercitare
tale mestiere all'interno della citta, sotto penadi unamulta di venticinque fiorini, come attestato
nel Libro delle Riformanze. ctr. Aleandti, San Giacomw cit., p. 92. In questo documento Giacomo ¢
indicato come Iawbus de Asculo, come avviene anche a Todi (de Escul), e a Temi de Massa, seguito
pot dal piu cotretto de Marihia, evidente errore di lettura poi corretto. A Macerata invece, compa-
re come de Montebrandono: ctr. Ghinato, Apastolato religioso cit., p. 138; Sensi, Rapporti cit., p. 313. Si
veda inoltre Caselli, Studi cit., p. 347.

20 A Recanati il segno di riconoscimento per gli ebrei era gia stato imposto dal 1369 tramite
una normativalocale; Giacomo vi predico nel 1427, cerco di ripristinare 'antica consuetudine. 11
Consiglio comunale risulto diviso tra i sostenitori del ripristino del segno e quanti temevano la
reazione della comunita ebraica che, minacciando di lasciate la citta, avrebbe potuto arrecare seti
danni economico. Dopo una prima bocciatura della proposta, nonostante fosse stato accertato
che il privilegio invocato dagli ebrei non prevedeva realmente I'esenzione dal segno, ma solo
P'osservanza della consuetudine vigente, Giacomo manifesto apertamente il proptio disappunto:
rifiuto di proseguire la predicazione e decise di abbandonate la citta. Solo in seguito, dopo una
visita dei Priofi a Giacomo, il Consiglio deliberd nuovamente 'approvazione della norma, stabi-
lendo una multadi venticinque lire di denari per chiI’avesse disattesa e, al tempo stesso, una
sanzione di venti soldi per i ctistiani che avessero denigrato gli ebrei: cfr. Ghetti, G/ Ebrei cit., pp:
17-21. Sulla base dei document riportati nei Iibri delle Riformanze, Ghetti osserva che furono gli



76 LORENZO TURCHI

guarda I'individuazione di un luogo specifico e riservato in cui gli ebrei
potessero vivere separati dalla comunita cristiana — come si ¢ ritenuto
che avvenisse a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo ad
Ancona nel 1427 —, dallo spoglio dei documenti d’archivio non risulta al-
cuna testimonianza in proposito?!. In realta, il Iibro dei Consigli di Ancona
accenna solo alla scelta di due buoni cittadini che accompagnassero Gia-
como, «per terzerium»?2, cio¢ nei quartieri cittadini, al fine di riconciliare
gli animi, «ad pacificandum discordantes et hodiosos», come leggiamo
nella data del 25 matrzo:

stessi ebreia produrre il privilegio —«|...| privilegio quod produxerint Judei de signo non portan-
do» — per ottenere I'esenzione dall’obbligo di portate il segno distintivo: Ibid., p. 19 nota 2. Cfr.
inoltre B. Ghetti, Ricerche S toriche, I eggi suntuarie recanatesi dei secoli X17 ¢ X171, Fano 1906, pp. 50-
55, 70-74 (per la trascrizione dei documenti); Picciotti, San Giacomo dellaMarca cit., pp. 219-222;
C. Fini, Recanati. Memorie, Recanati 1978, p. 398.

21 §i e comunemente ritenuto che, a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo ad
Ancona nel 1427, gli ebrei venissero confinati tra il rione S. Nicola e S. Agostino. Di questo av-
viso cfr. A. Leoni, Anewna illustrata, Ancona 1832, p. 205: «Fu ordinato [...] che tuttigli ebreiabi-
tassero nellavia del Bagno, cioe da s. Niccolaa s. Agostino: e non piu dispersi per la citta». Cosi
anche C. Ciavatini, Memorie storiche degl isracliti in Ancona raccolte da C. Ciavarini, Ancona 1898, pp.
4-6,in part. p. 5, nota 1. Ciavarini cita il Iibro dei Consigh, indicandole date del 25 marzo e del 7
aprile, tuttavia, 'esame complessivo delle carte indicate, cosi come di quelle ad esse contigue nel
manosctitto del Libro dei Consighi, non restituisce alcuna menzione relativa al presunto “confina-
mento” ebraico. La notizia di Ciavarini ¢ ripresaanche da Natalucci, che indicala c. 22 del Libro
dei Consigh: cfr. M. Natalucci, Ancwna attraverso i secoli. Dalle origini allafine del Quattrocento, 3 voll., 1,
Citta di Castello 1961, p. 509: «Nel 1427, per mediazione diS. Giacomo della Marca, essi otten-
gono dalla Comunita di poter abitare il rione fra S. Nicola e S. Agostino, che diverra poi il quar-
tiere ebraico o ghetto, a condizione che portassero come distintivo un segno giallo (siman) e nel
1428 si concesse loro di poter seppellire i loro motti fuori Porta S. Pietrox. Di nessun aiuto ¢ No-
titie Historiche della citta d’Ancona, Roma 1675, p. 34, dove si ripotta solola descrizione toponoma-
stica del luogo dove risiedevano gli ebrei, senza alcun riferimento al frate piceno. Mentre Tala-
monti riporta solo I'evento della predicazione e cosi fa anche Caselli: cfr. A. Talamonti, Cronisto-
ria det frati Minori della Provincia Lauretana delle Marche, 7 voll., 11, Sassoferrato 1939, pp. 48-49; Ca-
selli, S#udi cit., p. 347.

22 Ancona, Archivio diStato, Arhivie Comunale di Ancona, Libro dei Consigli, 12, c. 22v (25
marzo): «Pro duobus civibus per terzetium dandis fratri lacobo predicatori». L’indicazione nel
margine esterno menziona due cittadini designati per ergerinm in aiuto al frate piceno. A proposi-
to dell’applicazione di quanto indicato da Giacomo, proseguendo nella consultazione del Libro
dei Consiglh emerge, in data 12 aprile 1427, il provvedimento degli A ntiani ¢ Regulatores che incarica
a seguito di sorteggio — «Exstractio pacificatorum», nel margine — tre cittadini anconetani (Iohan-
nes Antonii Nictolr, Palliaresins Lohannis et Iohannes Bevenutz) a partire dal primo maggio del medesimo
anno, «qui debent esse pacificatores discordantium et provisores miserabilium carceratorum pro
tribus mensis»: Ibid., c. 25v (12 aprile).



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 77

Item, ad requisitionem viri venerabilis et religiosi fratris Iacobi ordinis Minorum
predicatoris, ad presens predicantis in dicta civitate Ancone, fuit ad dictum et Consi-
lium datum et redditum per venerabilem, spectabilem et egregium Symonem de Alfe-
riis, unum ex consiliariis dicti Consilii, in ipso consilio decretum et reformatum quod,
autoritate dicti Consilii, domini Antiani et Regulatores dicte civitatis possint dare dicto
fratri Iacobo duos bonos viros de quolibet terzerio dicte civitatis Ancone, qui acten-
dant diligenter ad pacificandum discordantes et hodiosos ad invicem in civitate et co-
mitatu, cum beneficio dicti fratris Iacobi. Et sic placuit Ixxiii consiliariis dicti Consilii,
dantibus eorum fabas [fave] albas del sic [si], et fuit obtemptum et reformatum, non
obstantibus xviil consiliariis dicti Consilii, qui eorum fabas nigras del non posuerunt in
contrarium premissorum?3.

Inoltre, Giacomo interviene nelle misure contro il gioco d’azzardo?* e
il lusso delle donne?> prese «ad monitionean» venerabilis et religiosi viri
tratris Tacobi ordinis Minorum predicatoris, ad presens in civitate Anco-
ne»?%. Vi si legge infatti:

23 La trasctizione inedita ¢ parzialmente leggibile con alcuni errori in Talamonti, Cronistoria
cit., p. 49, nota 1.

24 «[...] nell omiletica osservante inconttiamo sovente il Zudus taxillorum, ovvero quello in cui
siutilizzavanoi soli dadi (Zaxili), identificato anche con il gioco della zara; e il /udus tabularnm, in
cuiil punteggio deidadi setrviva per far muovere delle pedine, cio¢ le zabulae, suun tavoliere»: L.
Turchi, “Perdb et venco™: la predicazione osservante sul gioco nel 400, « Antonianumy, 93 (2018), pp. 655-
670: 669.

2> Nel sermone domenicale Devanitate muliernm, criticando superstizioni e pratiche estetiche,
Giacomo afferma che il vero ornamento non deve consistere in alcun artificio menzognero, ma
nei zores boni. A questo punto, riferendosi alle donne ebree, osserva come esse pottino orecchini
daun solo lato per essere riconosdute: «execranda autem supetstitio ligatarum, in quibus etiam
inaures virorum in sumis ex una parte auriculis suspense depuntantur, quas portant ebree mulie-
res inloco circoncisionis, ut cognoscetentur ab aliis mulierubus»: Iacobus de Marchia, Sermzones
Dominicales,ed. R. Liol, 4 voll. (= SD), I, Setmo 4, De vanitate muliernm, Falconara M. (Ancona)
1978-1982, p. 113.

26 Cfr. Ancona, Archivio di Stato, A rhivio Comunale di Ancona, Libro dei Consighi, 12, c. 24t (7
apr. 1427). I riferimenti al quartiere destinato agli ebrei, presenti nelle Constitutiones sive statuta ma-
gnificae civitatis Anconae, sono tardivi: infatti il testo edito nel 1513 (e poi nel 1566) ¢
un’impressione a stampa dello statuto manoscritto del 1493 (in copia del 1510), che non puo
dipendere dalla predicazione di Giacomo. Evidentemente gli autori hanno collegato la predica-
zione del 1427 alla rubticamolto tarda dello Statuto del 1513. Ctr. Constitutiones sive statuta magnifi-
cae civitatis Anconae, Ancona 1560, rubrica 59, p. 135: «({...] et quod iudei non possintaliquo mo-
do habitare in aliqua parte dicte Civitatis prope aliquam christianorum domum: nisi solummodo
inloco, etvia iudeorum: aut via nuncupata del bagno, Civitatis praedicte». Anche nello Statuto di
Ancona in petgamena, attribuito al 1458 (con note successive), non c’¢ alcun riferimento a Gia-
como, ma vi sono solo due rubriche sugli ebrei, che riguardano le limitazioni imposte per il ve-



78 LORENZO TURCHI

Mccccexxvii [1427], indictione V, pontificatus santissimi in Christo patris et domini
domini Martini divina providentia pape quinti, die VII mensis aprilis. Ad monitione«m»
venerabilis et religiosi viri fratris lIacobi ordinis Minorum predicatoris, ad presens in
civitate Ancone, ex deliberatione dominorum Antianorum et Regulatorum dicte civita-
tis, fuit publice bannitum et preconizatuum per Christofarum, publicum preconedm»
Communis dicte civitatis, per loca publica et consueta dicte civitatis, pro parte domini
. ., potestatis civitatis prefate, quod nulla persona audeat vel presumat ludere ad ali-
quem ludum taxillorum, neque cartarum, nec ad aliquem alium ludum prohibitum ex
forma statutorum et ordinis civitatis predicte, ad penam in dictis statutis et ordinamen-
tis contentam. Item quod nulla domina vel femina audeat vel presumat portare in dor-
so vestem straxinando [con strascico], nec aliam vestem, neque ornamenta contra sta-
tutum ad penam in ordinibus dicte civitatis contentam?7.

nerdi Santo e le modalitadelloro giuramento. Per gli Statuti comunali: cfr. I arabivio del Commne di
Ancona. Antico regime: inventario, a cura di C. Giacomini, Ancona 2021, pp. 6-7; C. Giacomini, Le
magistrature gindiziarie di Ancona nei documenti comunali di antico regime (1308-1797), Ancona 2009, pp.
15-21. Ringrazio vivamente Roberto Domenichini, Catlo Giacomini e Pamela Galeazzi per la
gentilezza e le indicazioni fornitemi nella consultazione dei documenti dell’Archivio di Stato di
Ancona.

27 Ancona, Archivio diStato, Arhivio Conunale di Ancona, Libro dei Consighi, 12,1427, ¢. 241 (7
aprile). Dall’analisi del Libro dei Consighi — qui trascritti per la prima volta — emerge che le norme
imposte dal frate picenosi collocano allinterno di una consuetudine consolidata nella prassi dei
predicatori riguardo agli ebrei. Inoltre, come attestato dagli Antiani et Regulatores di Ancona, in
data 25 marzo 1427, Giacomo svolse un’attivita di pacificatore all'interno della citta. Alla luce di
tali evidenze, appare da verificare 'affermazione che presenta il frate piceno come un «fervente
predicatore antigiudaicow, la cui presenza avrebbe compromessoil gia precario equilibrio tra cri-
stiani ed ebreiin Ancona come sostenuto in: G. Capriotti, C. Ferrara, [mmagini e antigindaismo. Set-
te “citta antiebraiche” nelle Marche, Matca/Matchey, 3 (2014), pp. 81-116: p. 94. Nel medesimo arti-
colo ritroviamo il fraintendimento sul confinamento ebraico: «agli ebrei di Ancona venne impo-
sto di fissare la loro abitazione nella via dei Giudei». Dopolo spoglio di queste carte del Libro dei
Consigh di Ancona, incontriamo la presenza difra Giacomo, chiamato de Esculo, a Recanati. 1
priori di alcune confraternite di Ancona desiderano andare a Recanati per fargli visita, con il
permesso del Consiglio comunale, considerati «virtuosis et bonis operationibus et fructu factis»
del frate nella cittadi Ancona: ogni confratemita andra processionalmente e potra partire solo al
ritorno della precedente, come silegge in Ancona, Archivio di Stato, Arhivie Conmmnale di Ancona,
Libro dei Consigl, 12, 1427, cc. 28v-29r (8 maggio): «Item, ad supplicationem. ., priorum fraterni-
tatum Sante Marie Nunctiate, Sante Matie Miseticordie et Santi Tome de Contutbia de ditta civi-
tate Ancone, petentium licentiam eundi Racanetum [Recanati], cum eorum confratribus proces-
sionaliter et devote ad visitandum venerabilem virum fratrem Iacobum de Esculo ordinis Mino-
rum, predicantem ad presens in civitate Racaneti. Fuit ad dictum et Consilium datum et reddi-
tum per virum spectabilem et egregium Antonium Simonis Brincii, unum ex consiliariis dicti
Consilii,in eodem consilio decretum et reformatum. Quod auctoritate dicti Consilii consideratis
virtuosis et bonis operationibus et fructu factis in hac civitate per dictum fratrem Iacobum; ei-
sdem fraternitatibus detur et ex nunc concessasit licentia etlibera facultas ut unatim vadant ad



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 79

Dall’analisi dei casi rinvenuti, si possono delineare 7z nuce alcuni tratti
iniziali, seppure approssimativi ¢ necessariamente non esaustivi, che il
frate piceno sembra manifestare durante la sua azione, in questo frangen-
te, di giurista®. Appare piuttosto evidente il principale intento di salva-
guardare I'osservanza della normativa canonica e della consuetudine giu-
ridica vigente se riconosciute valide: da un lato Giacomo possiede un pi-
glio fermo e deciso nell’applicazione delle leggi, come nel caso di Recana-
ti, dove con risolutezza si scontra con l'incerta condotta del Consiglio
comunale, dall’altro lato egli si mostra liberale e tollerante nell’accettare i
privilegi riconosciuti come validi, come a Sansepolcro sulla questione del
segno distintivo per gli ebrei, dove egli consente tranquillamente che
vengano esentati coloro che godono di capitoli o privilegi da parte del
Comune o del Monte di Firenze, situazione che non era stata riscontrata
per Recanati®.

Allo stesso tempo, in Giacomo emerge la preoccupazione per Iattivita
usuraria ebraica, come si evince dai capitoli aquilani, da lui stilati, in cui si
propone di erigere il Monte di Pieta «per refrenare la insatiabile voragine
della usura de Judey la quale devora et consuma li beni temporali
dell’omini et persone [...]»*. Inoltre, sembra sussistere un certo timore
per le possibili azioni profanatrici a discapito dei cristiani, come quelle
che riguardano il vino, stando a quanto si apprende dalle Riformanze della
citta di Terni, in una delle sei proposte presentate al consiglio generale da
Giacomo, laddove si legge, dopo il divieto degli scarti della carne: «Sexto
cum sit valde abhominabile quod Iudaei sciattent carnes et postea de illis

dictum fratrem Iacobum et, reversa prima, vadat secunda et sic successive. Setquod prefati do-
mini moniantdictos priores ut revertantur celetiter. Et sic placuitlxvii consiliariis dicti Consilii,
dantibus eorum fabas albas del sic. Et fuit obtemptum et reformatum, non obstantibus xxv con-
siliariis dicti Consilii, qui eorum fabas nigras del non posuerunt in contrarium premissorumy. Si
deve quindi rettificare quanto riportato da Caselli, Sz cit, pp. 254, dove si legge che Giacomo
«ottenne dal Senato di essere accompagnato processionalmente con due Confraternite a Recanati».

28 Per i cenni biografici di Giacomo come giurista, si rimanda a L. Turchi, In Ordine intravi
in ista sanctaecclesia: Giacornwo della Marca dalla Porzinncola a Monteripido,in Giacomo della Marca tra
Monteprandone e Perngia: lo Studium del convento del Monte e la cultura del]’ Osservanza francescana, Atti del
Convegno Interazionale di Studi (Montetipido, 5 novembre 2011), a cura di F. Serpico e L.
Giacometti, Firenze 2012, pp. 61-62.

29 Cfr. A. Czottek, Eremo cit., pp. 246-247; Scharf, Fra economia nrbana cit., pp. 458-459.

30 Per il testo dei capitoli del Monte di Pieta del’ Aquila, si veda Pansa, G/iebrei cit., pp. 221-
229 (il passo citato a p. 221).



80 LORENZO TURCHI

propriis venduntur Christianis; et etiam emant vinum in vaschiis, sine
uvas, quod vinum ipsi maculant et postea relinquunt de eodem Christia-
nis, et dicant vinum et carnes nostras esse pollutas: placeat similiter pro-
videre»!.

Gli altri suggerimenti del predicatore sembrano tesi a evitare il rischio
della commistione e frequentazione tra ebrei e cristiani che doveva appa-
rire come pericolosa’? e, nello specifico, a bloccare la vendita degli scarti
alimentari ai cristiani che veniva considerata come un’ingiustizia33: infatti
Paccettazione degli usi ebraici appariva ai predicatori osservanti come
una preoccupante perdita di identita cristiana con la conseguente assun-
zione di usanze eterodosse34.

31 Ghinato, Apostolato religioso cit., p. 371; si vedano anche pp. 123, 130, 379.

32 Dalle ricerche nel fondo Arbivio Prioraledell’ Archivio di Stato di Macerata, risultacheil 15
marzo 1426 a seguito della predicazione quaresimale di Giacomo, sono stati approvati «certos
ordines seu capitula» riguardo leggi suntuarie sulle vesti femminili e il riammettere in citta certi
esiliati: Macerata, Archivio di Stato, Arshivio Priorale, I ibro delle Riformanze 13, c. 210v. Mentre ¢ il
29 giugnodel 1427, attraverso guedam lictere, 1 vescovo di Macerata Marino di Tocco e Giacomo
— denominato de Montebrandono in relazione alla sua citta natale — esortanoil popolo maceratese
ad istituire ordines et capitula da applicare nei confronti dei Giudei circa un signum da portare, affin-
ché si distinguessero dai cristiani: Ibid., 14, c. 81rv. Siveda anche D. Tortolini Cristalli, La confra-
ternita dei flagellanti (0 del Bon Gesn) a Macerata. Testi inediti, Dissertazione per il conseguimento della
laureain lettere all’Universita di Roma, giugno 1964, Appendice, 11, IV; cfr. Paci, Riwrdimaceratesi
cit., pp. 202, 206-207. Inoltre dai capitoli emanati, la materia trattata risulta essere: capitulum de
signo ferendo per Indeos, in cui sispedficala forma del signum (¢ visibile un cerchio), il colore (crocei
coloris, cioe giallo), il punto dove porttatlo (i locw evidenti in eorum vestibus); capitulum de nsuris; capitu-
lum de pignoribus vendendis, capitulum quod Iudei non prestent super possessionibus et domibus; capitulum de
vino vendendo Indess, in cuisi patla della proibizione di acquistare vino o uva da qualsiasi cristiano;
capitulum quod Inde non dent ad allactandum filios mulieri christiane, che messo ai voti, ebbe una pal/ucta
— pallina —in contrario: Macerata, Archivio diStato, Arhivio Prioriale, 1ibro delle Riformanze 14,
81v-82v. Si ringrazia il personale dell’ Archivio di Stato di Macerata per la disponibilita e acco-
glienza; ’auspicio ¢ di pubblicare i materiali inediti qui menzionati in un prossimo contributo.
Nei suoi sermoni Roberto Caracciolo da Lecce dira con veemenza: «li iudei portino el signo si
che siano cognosciuti tanto mascoli quanto donne, accio che per errore non se imbrattino Ii
christiani conle iudee, ne le christiane conli iudei» Roberto da Lecce, Spechio della christiana fede,
Venezia 1536, Sermo 19, p. 137. Riferimenti utilianche nel testo d’obbligo di A. Milano, Storia
degli ebrei in Italia, Torino 1992, pp. 560-561.

33 Cfr. Toaff, I/ vino cit., pp. 85-86.

34 Si puo applicare, in questo senso, anche a Giacomo quello che ¢ stato detto a proposito di
Giovannida Capestrano, per il quale il mondo ebraico appariva «come una realta consapevol-
mente e pericolosamente antagonistaalla fede nel Cristo e alla sua Chiesa»: A. Bartolomei Ro-
magnoli, e Adventu Messie eiusque divinitatey. I/ dossier antigindaico di Giovanni da Capestrano, in



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 81

Sta di fatto che, nella pratica, né gli ebrei, né i cristiani dovettero farsi
troppi scrupoli riguardo agli interventi della predicazione degli Osservan-
ti (come nel caso di comprare o vendere all’'una o Daltra parte) se, come
risulta dai documenti, numerose furono le multe in cui incorsero en-
trambi®>. Il difficile confronto con il giudaismo era segnato anche dalla
strategia ambigua delle autorita, nel senso che le norme erano spesso di-
sattese quanto alla concreta applicazione e le oscillazioni tra appoggio e
ritorsione dipendevano spesso da considerazioni economiche?.

Infine, appare significativa la notizia relativa a una trascrizione — oggi
perduta — redatta da Pier Paolo Vergerio della disputa tra Giacomo e il
rabbino di Buda. Un documento di questo tipo consentirebbe di amplia-
re la comprensione su questo genere di controversie teologiche?’; che il
frate piceno avrebbe potuto intraprendere come espressione della sua
predicazione antiebraica — sebbene la descrizione non sia giunta fino a

Cultura, societd e vita religiosa ai tempidi S. Giovanni da Capestrano, Atti del V Convegno stotico intet-
nazionale (Capestrano, 21-22 ottobre 2002), a cura di E. Pasztor, Capestrano 2003, pp. 47-70: 54.

35 Sivedanoalcuni riferimentiin Esposito, Macellai cit., 51-52; Toatf, 1/ vino cit., pp. 18-19,
215-219.

36 Cfr. Bartolomei Romagnoli, «De Adventu Messie eiusque divinitate» cit., p. 55. Peresem-
pio, ancora a Sansepolcro, nel 1445, Giacomo aveva propostola macellazione delle carni ebrai-
che non in luogo pubblico, ma privatamente, con I’esdusivo utilizzo e consumo peri soli ebrei;
ma il provvedimento venne successivamente disatteso, perché fu stabilito che gli ebrei potessero
utilizzare anche la bottega del beccaio (il becearius ¢ colui che sta nella becaaria,la macelleria: Beccha-
ria, in C. Du Cange, Glossarinm mediae et infimae latinitatis, Niort 1883, t. 1, col. 614c.) conla possi-
bilita di accordarsi per la macellazione della carne in vista della loro vendita anche ai cristiani. A
Fermo, invece, nel 1459, il divieto per gli ebtei di utilizzare il macello pubblico fu applicato senza
alcunaeccezione. Siveda: Czottek, Eremocit., p. 246; Schatf, Fra econonia urbana cit., pp. 458-459,
e nota 27; ctr. Tomassini, Iz citta di Fermo cit., p. 192; 1d., Le riforme statutarie a Fermo cit., pp. 66-
67. Riguardo alle ““strategie ambigue” delle autorita in relazione alla fondazione dei Monti di Pie-
ta: cfr. A. Toaff, Jews, Franciscans, and the first Monti di Pieta in Italy (1462-1500),in Friars and Jews in
the Middle Ages and Renaissance,ed. by S. ]. McMichael and S. E. Myers, Leiden 2004, pp. 239-253,
in part. pp. 244-245.

37 Nellattivita di Giacomo non mancano episodi di controversia teologica, come nel caso
della duplice disputa con I'agostiniano Andrea Vanni da Cascia, tenutasi nel 1425 a Cascia e
’anno successivo a Cametino, in occasione della predicazione sul nome di Gesu. Celebre ¢ inol-
tre la disputa sul sangue di Cristo, svoltasia Roma nel 1463: cfr. Buccolini, San Giaconw della Mar-
cacit., pp.49-50, 63-64,87, 252, 365-367. Per la disputa de sanguine Christisi veda anche: L. Tur-
chi, La teologia del Preziosissino S angue di Cristo nel dibattito teologico del tempo: tra Francesco della Rovere e
Giacomo della Marca,in Francesco della Rovere (Sisto IV). Fornuazgione e attivita tra Savona e Padova, Con-
vegno di studio (Savona, 15-16 settembre 2024; Padova, 21-22 novembre 2024), a cura di L.
Bertazzo, Centro Studi Antoniani, in corso di stampa.



82 LORENZO TURCHI

noi¥® — come scrive nel De magnificentia gloriosi nomine Yhesu tiferendosi a

san Paolo, il quale «confundebat iudeos et omnes paganos in disputatio-
ne» (Act. 9, 22)39,

2. Gli Ebrei negli scritti di Giacomo della Marca

Esaminare gli scritti di Giacomo della Marca con I'intento di ricostrui-
re, all’interno del corpus letterario del frate piceno, il suo pensiero sul giu-
daismo, significa confrontarsi con un bilancio necessariamente provviso-
rio, in quanto gran parte della sua produzione scritta rimane tuttora ine-
dita. Come ¢ noto, disponiamo del testo di due trattati, il Dialogus contra
Fraticellos e il De sanguine Christ?*%, e di uno dei due cicli di predicazione, i
Sermones Dominicalest'. Essi testimoniano un’attivita letteraria ben piu va-
sta, della quale, a partire dal XX secolo, si sta progressivamente amplian-
do la conoscenza grazie alla pubblicazione di singole prediche*2.

38 Pier Paolo Vergerioil Vecchio avrebbe redatto un sommario della disputa avvenuta nel
1433 tra Giacomodella Marca e Joseph, rabbino di Buda; tuttaviail testo risulta oggi assente dal
codice Clm 3590 della Biblioteca Statale Bavarese, che un tempolo conteneva. Come ha potuto
verificare Gyorgy Galamb, il manoscritto reca infatti al foglio 82b la nota «forte hic excisa», ossia
«forse qui [¢ stata] tagliata» la descrizione in questione. Ringrazio 'amico Gydrgy Galamb per
avermi segnalatola notizia: cfr. G. Galamb, Umanisti ed Osservanti francescani in Ungheria, in Osser-
vanza francescana tra Quattrocento e primo Cinguecento: Italia e Ungberia a confronto,a cura di F. Bartolacci
e R. Lambertini, Roma 2014, p. 24; ¢ in particolare in G. Galamb, Egy budai hitvita és Pier Paolo
Vergerio [Una controversia difede a Buda e Pier Paolo Vergetio|, in Az Universitatis Scientiarnm
Szegediensis, «Acta Historica», 134 (2017), K6sz6nt6 kotet Dr. Zimonyi Istvan 60. sziiletésnapija
alkalmabdl [Volume in onore del dott. Istvan Zimonyiin occasione del suo 60° compleanno],
pp. 131-136.

39 SD 1, Sermo 48, De magnificentia gloriosi nomine Y hesu, p. 253.

40 Tacobus de Marchia, Dzalogus contra Fraticellos, ed. D. Lasi¢, Falconara M. (Ancona) 1975;
1d., De sanguine Christi, ed. D. Lasi¢, Falconara M. (Ancona) 1976.

41 Cfr. supra nota 25.

42 Oltre ai lavori diLasi¢, che trai tanti meriti ha anche quello di aver delineato lo status quae-
stionisdelle opere edite di Giacomo (cfr. Lasi¢, De vita cit., p. 193 e note 55-64) e di Lioi, occorre
menzionare le edizioni di due sermoni giacomiani pubblicati nel 1997: A. Gattucci, San Francescwo e
’Ordine Francescano nei sermoni di S an Giacomo della Marca e M. G. Bistoni Grilli Cicilioni, I.%zedito
sermone «De religione ad religiosos» del settantenne Giacomo della Mara entrambi contenutl in San Giacono
della Marca nell Europa del”400, Atti del Convegno internazionale di studi (Monteprandone, 7-10
settembre 1994),a cura di S. Bracci, Padova 1997, rispettivamente alle pp. 245-354 ¢ 313-354.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 83

Rimanendo ancora inediti i sermoni del Quaresimale*? e 1 materiali
predicabili di Giacomo, tra i quali spiccano i cosiddetti “autografi”+4,
I'indagine sugli ebrei negli scritti del frate piceno non puo che prendere
avvio dalle poche opere edite, per poi inoltrarsi «in quella complicatissi-

43 Per il Quartesimale di Giacomo le ricerche hanno individuato un testimone con 80 sermo-
ninel zs. 187 della Biblioteca Angelica di Roma, esemplate che da una attenta verifica si ¢ poi
rivelato non privo di rimaneggiamenti da parte di un anonimo agostiniano: cfr. D. Pacetti, I ser-
moni guaresimali di S. Giacomo della Marca contennti nel cod. 187 della Bibl. Angelica, « Archivum Franci-
scanum Histoticum, 46 (1953), pp. 302-340. Nel 1961 Renato Lioi davanotizia del rinvenimen-
to di un nuovo testimone, segnato C.AIX.7.77, presso la Biblioteca Comunale di Foligno e
proveniente dal convento degli Osservanti dellamedesima citta; 'esemplare, pia completo ri-
spettoa quello del’Angelica— con 103 sermoni — appariva piu conforme allo stile del dettato
giacomiano: cfr. R. Lioi, I «Sermones Quadragesimalesy di 5. Giacomo dellaMarca in un codice della
Biblioteca Commnale di Foligno, « Annali del Pontificio Istituto Superiore di Scienze e Lettere S.
Chiara’ di Napoli», 10 (1961), pp. 37-127. Tuttavia spetteraa Dionisio Lasi¢ la scoperta di un ul-
teriore testimone — il 1at. lat. 7642, con 123 prediche —, ovvero del codice che ad oggi, in un
ipotetico stemma codicnm del Quaresimale, sembrerebbe il testimone da privilegiate, a motivo della
completezza e della qualita del testo: cft. D. Lasi¢, Sermones 5. Lacobi de Marchia in cod. V at. lat. 7780
et 7642 asservati, «Archivum Franciscanum Historicumy, 63 (1970), pp. 476-565, in part. pp. 516-
565. Infine, siveda: F. Nocco, F. Sedda, I/ Quaresinmale di Giacomo della Marca. A sinossi con Giovanni
da Capestrano per un progetto dell edizione, i I sermoni quaresimali. Digiuno del corpo, banchetto dell anima, a
curadi P. Delcomno, E. Lombardo e L. Tromboni, «Memorie domenicane», n.s. 48 (2017) pp.
209-242.

44 Per “autografi” siintendono cinque manosctitti cartacei (M 42, M 46, M 46 bis, M 60 —
consetvati a Monteprandone, presso il Museo Civico —e M 3, oggi 1/at. lat. 7780) che,in qualita
di ‘libri da bisacda’, furono per molti anni fedeli compagni di Giacomo della Matca; essi raccol-
gono principalmente i testi delle prediche e sono la testimonianza di materiali estremamente di-
versi e in continuo aggiornamento, datol’alto numero diinterventi presenti quasi in ciascuna
carta (espunzioni, aggiunte, annotazioni marginali e postille) che danno beneIideadi un lavorio
costante da parte del Monteprandonese: cft. A. Crivellucci, I codici della 1 ibreria raccolta da S. Gia-
como della Marca nel comvento di S. Maria delle Grazie di Monteprandone, Livorno 1889, pp. 77, 83, 99;
Caselli, S7udi cit., pp. 4-45; D. Pacetti, Le prediche autografe di S. Giaconmw della Marca (1393-1476) con
un saggio delle medesine, «Archivum Franciscanum Histoticurmy, 35 (1942), pp. 296-327: 298. Sino-
ti che laletteraM che precede il numero d’ordine dei codici fu suggerita dal Pacetti: cfr. D. Pa-
cetti, I «Sennones Dominicales» di S. Giacomo dellaMarca (1393-1476) in un codice antografo del convento

francescano di Falconara,«Collectanea Franciscanay, 11 (1941), pp. 7-34, 185-222: 8-9;1d., Le prediche
cit., p. 298 e nota2; dopodi luil'indicazione ¢ stata seguitada tutti gli altri studiosi di Giacomo
della Marca. Sul problema dei cinque esemplari indicati impropriamente come “autografi” — de-
finizione che trova una migliore contestualizzazione nell'oscillazione traautografia e idiografia —
¢ fondamentale il contributo di A. Gattucci, I «Sermwones Dominicales» di s. Giacomo dellaMarca, «Pi-
cenum Seraphicum», 15 (1979-1980), pp. 123-184, in part. pp. 130-132.



84 LORENZO TURCHI

ma tela di ragno»*> — secondo la ormai comprovata definizione di Maria
Grazia Bistoni Grilli Cicilioni — costituita dai testi e soprattutto dai nu-
merosissimi interventi dei “libri di lavoro™.

Data I'ampiezza del campo di ricerca, si ¢ reso necessario circoscrivere
'analisi a quattro nuclei tematici tradizionalmente connessi alla polemica
antigiudaica degli Osservanti nel corso del XV secolo. Faro inizialmente
riferimento alle prediche edite de Missia presenti nei sermoni domenicali,
in cul ¢ possibile riscontrare alcuni tratti teologici della riflessione di Gia-
como sugli ebrei. In seguito, analizzero alcuni brani delle prediche
sull’eucaristia; dei venerdi di Quaresima — con una particolare attenzione
ai testi per il Venerdi Santo — e dei sermoni de #sura, ovvero a quella zzago
Tndaez, nelle sue varie accezioni, che emerge nella produzione giacomiana
legata a questi temi.

Materiali inediti sono stati rintracciati negli “autografi”, gia menziona-
ti, e in due codici della Biblioteca Apostolica Vaticana*¢, nonché in due
manoscritti particolarmente significativi*’.

Gli unici due testi che, almeno sino ad oggi, restituiscono nel titolo la
parola [udaei, il Sermo quomodo Indei, non cognoscentes eum, congregati sunt adver-
sus enm e 11 De reprobatione sacrificiornm Iudeorum, saranno analizzati nel pa-
ragrafo terzo del presente contributo.

a. I sermoni domenicali de Missia

Le prediche domenicali di Giacomo consentono di individuare alcuni
riferimenti terminologici da lui utilizzati nei confronti degli ebrei e offro-
no la formulazione di diverse considerazioni di carattere teologico. E in-

45 M. G. Bistoni Grilli Cicilioni, Uz libm da bisaccia: il codice 44 dell’ Archivio Comunale di Monte-
prandone, Roma 1996, p. 19.

46 Sitratta del Vat. lat. 7642, che contiene il Quaresimale giacomiano (cfr. nota 43) e del Vat.
lat. 7780 (gia M 3, un tempo consetvato a Monteprandone), sul quale siveda Lasi¢, Sermones cit.,
pp. 476-515.

47 Si tratta di due codici conservati presso il Museo Civico di Monteprandone. 1l primo ¢ il
ms. M 41, importante per la presenza di un sermone De Iudeis postillato da Giacomo: per
I'esemplare cfr. Crivellucci, I codici cit., pp. 74-77, 0. 41; S. Loggi, I Codici dellal ibreria di S. Giacomro
della Marca nel Museo Civico di Monteprandone. Catalogo, Acquaviva Picena 20102, pp. 83-85. 1l se-
condo ¢ il ms. M 44, contenente materiali predicabili di Giacomo, peril quale si veda la mono-
grafia: Bistoni Grilli Cicilioni, Un /bro da bisaccia cit.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 85

fatti nel De vero Missia*® che Giacomo, riflettendo sul mistero della venuta
del Messia, inserisce osservazioni di natura teologica sul popolo ebraico,
in particolare a proposito della negazione di Cristo da parte degli ebrei.
In questi sermoni emerge con maggiore chiarezza la teologia di Giaco-
mo, rispetto alla sua azione riformatrice degli Statuti comunali.

Il sermone presenta una struttura fortemente schematica, nella quale il
frate piceno si avvale di fitte catene scritturistiche per argomentare i pun-
ti principali gia enunciati in apertura; solo in alcuni passaggi emergono
glosse o commenti personali del predicatore al testo biblico. Ci sofferme-
remo unicamente sui nuclei tematici principali del sermone.

Richiamandosi al passo della Lettera ai Galati secondo cui «sono pit
numerosi i figli della donna sterile che quelli di colei che ha marito» (Gal
4,27), ripreso dal libro di Isaia, Giacomo inizia il sermone contrappo-
nendo la vera e nuova sposa, cio¢ la santa fede cristiana, — resa feconda
da «martiri, apostoli, vergini e profeti», ¢ destinata alle nozze*’ con il vero
Messia — alla sinagoga degli ebrei, presentata come sterile e destinata
all’abbandono. A partire da tale contrapposizione, I'autore introduce cin-
que punti sui quali intende articolare la propria esposizione relativa a
questo sposalizio simbolico>.

La synagoga indeornm ¢ dunque descritta come adultera e sterile, destina-
ta ad essere abbandonata, mentre ecclesia gentinm rappresenta la vera spo-
sa feconda, le cui nozze riempiono di gioia il cielo e la terra. Nel modus
operandi di Giacomo, la giustificazione di tali affermazioni si fonda su una
lunga catena scritturistica — tipica di molti suoi sermoni — che in questo
caso comprende almeno diciotto citazioni dirette, entro le quali il predi-
catore inserisce le proprie deduzioni e considerazioni.

Secondo Giacomo, ¢ a causa dellinfedelta e dell’ostinazione degli
ebrei che il regno ¢ stato loro tolto e affidato a un popolo in grado di
produrne 1 fruttd (Mt 21,43). 11 popolo incredulo verso il quale Dio ha
steso invano le sue mani (Is 65,1-2) ¢, per il frate piceno, senza dubbio
quello ebraico, come egli stesso precisa con la glossa «lle est iudeo-

48 Cfr. SD, 11, Sermo 33, De vero Missia, pp. 47-56.

9 T interessante notate come nella variante del codice B, la Chiesa & gia «sponsatam» con il
Messia: cfr. SD, 11, Sermo 33, De vero Missia, p. 47.

50 Cft. 7bid. Essi riguardano la missione dello sposo; 'attesa delle genti; la durata del regno
eterno; il rifiuto deigiudei; la loro dispersione fra le genti a causa dell’effusione del sangue di Cri-
Sto.



86 LORENZO TURCHI

rum»!. Seguendo Isaia, Giacomo afferma che Dio ha mostrato chiara-
mente la promessa fatta alle genti e la ruina iudeorum, perché essi, popolo
incredulo, hanno respinto la protezione divina. I.’abbandono del Signore
e 'aver dimenticato il suo santo monte, sono le ragioni per cui gli ebrei
«sono caduti nella strage e nella spada»®2. La loro ostinazione, nonostante
i molteplici passi della Scrittura che avrebbero potuto guidarli nell’ascolto
della volonta di Dio, li conduce a “turarsi” ancor piu decisamente le
orecchie per non ascoltare 1 predicatori di Cristo e gli apostoli. Per que-
sto, in quanto reprobi, essi sono stati respinti dal Signore, che al loro po-
sto ha scelto il “popolo delle genti”, come gia preannunciato per mezzo
del profeta Osea. In questo punto Giacomo cita il brano biblico del pro-
feta, sottolineando la condizione degli ebrei, non pit considerati popolo
di Dio; ed ¢ significativo che, nelle citazioni conclusive di questo brano,
inserisca anche il versetto rivolto al “non-mio-popolo”: «populus meus
es tu»!>3 Una scelta che sembra introdurre, almeno in parte, un accento di
speranza all'interno della sua stessa argomentazione. Tuttavia, a proposi-
to dell’attesa del Messia, Giacomo conclude questa parte del discorso
con una nota inquietante: egli interpreta il «desideratus cunctis gentibusy»
(Aggeo 2,7) non come il Cristo ma come I’Anticristo atteso dagli ebrei,
dato che essi lo accoglieranno credendolo il Messia>*, evidente segno del-
la loro cecita.

Quanto ai motivi della negazione di Cristo da parte degli ebrei (quarto
articolo principale del sermone), Giacomo, citando una fitta serie di passi
biblici, sembra interpretare la loro incredulita come un “rifiuto volontario
e colpevole”; nonostante essi avessero visto le opere da lui compiute. Per
tale rifiuto essi vivtebbero in una condizione di “cecita spirituale”, aven-
do perduto il fumen veritatis. Inoltre, sarebbero vittime anche di una falsa
sapienza, poiché interpretano erroneamente la Scrittura: credono di co-

1 Tbid., p. 49.

52 [bid., p. 49: «Ubi evidenter ostendit promissionem gentium que quesierunt me, que ante
non interrogabant me et ruinam iudeorum tamquam populum incredulum ad quem tota die ex-
tendebat manus suas in protectione; sed ipsi reliquerunt Dominum et obliti sunt montem sanc-
tum Domini et in cede et gladio corruerunt.

53 Ibid., p. 49.

54 «Quintum punctum Agey, 2, 7-8: “ego conmovebo celum etterram [...] et veniet deside-
ratus cunctis gentibus”, videlicet perfidum antichristum quem iudei expectant omnes abhor-
rents: zbid., p. 52.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 87

noscere l'origine e I'identita del Cristo e ne rifiutano la messianicita. Per
Giacomo, difatti, ¢ proprio Uzgnorantia e la cecitas degli ebrei a spingere il
Salvatore a versare lacrime amare sulla croce, manifestando un dolore
tanto grande unicamente per questo peccato’>.

La riflessione del frate piceno si fa decisamente piu dura quando egli
affronta il tema della morte del Salvatore: ¢ a causa del sangue di Cristo,
che gli ebrei «inpie effuderunts, che essi sarebbero stati dispersi tra tutte
le genti®®. I richiami ai brani di Ezechiele sul sangue versato — sangue che
gli ebrei stessi reclamano su di sé con il «super nos» — diventano per Gia-
como un’accusa diretta della loro responsabilita nella morte di Cristo, an-
che se egli ritiene che, nell’economia del piano divino, essi fossero “con-
formi” alla volonta di Dio%7.

E significativo osservare come Giacomo consideri piu grave il peccato
del bestemmiatore, che con le sue parole colme di disprezzo tenta in
qualche modo di “uccidere” Dio, calpestando la sua divinita, rispetto a
quello degli ebrei, i quali non vollero mettere a morte Cristo in quanto
Dio, ma soltanto in quanto uomo?8. In questo senso, nella riflessione del
frate piceno non si puo patlare propriamente di un’accusa di “deicidio”.

% «Videns enim iudeorum cecitatem eteorum dampnationem a lacrimis continere, sicut
pius, non valuit. Et pro nulloalio peccato tantum dolorem ostendit sicut pro peccato ignorantie
ipsorumin cruce: “Domine, parce illis, quia nesciunt quid faciunt” [Lc 23,24]»: SD, I1, Sermo 69,
De signiis excterminii, p. 487. Per Giacomo un segno della grande cecita del popolo ebraico ¢ stato
quello della scelta dilasciate libero 'omicida Barabba al posto del Cristo: cfr. SD, 111, Sermo 99,
De signis adventus Antechristi, p. 389. Inoltre, ¢ il rifiuto del vero Messia il motivo per cui scribi e
farise, ricorrendo a menzogne e finzioni, cercavano dimettetlo in difficolta pubblicamente: SD,
1L, Sermo 33, De vero Missia, p. 53.

56 «Primum, quod propter sanguinem Christi, quem inpie effuderunt debebantur ventillari
per omnes gentes [...|»: zbid., p. 55.

57 «Sed potest quis conformate Deo in volito tantum etnon in fine et in modo; sicut iudei
conformes erant Deo in motte Christi: SD, I, Sermo 65, De voluntate Dez, p. 443. In un passo
particolarmente significativo sul tema dell’adesione alla volonta di Dio, Giacomo richiama lo
schema delle quattro cause filosofiche: materiale, efficiente, formale e finale. Egli osserva, infatti,
che puoaccadere che una persona siconformi a Dio solo nella cosa voluta, ma non nel fine, né
nel modo. A titolo di esempio, Giacomo menzionagli ebrei, i quali risultavano conformialla vo-
lonta di Dio unicamente nella morte di Cristo, ma non nel suo significato né nel'intenzione di-
vina che la guidava.

58 [...] quia iudei nolebantoccidere Deum Christum, sed solum hominem»: SD, I, Sermo
19, De blasfenia, p. 337.



88 LORENZO TURCHI

Riflettendo sulla passione di Cristo, Giacomo si domanda se essa sia
stata un’opera di Dio compiuta insieme ai Giudei. Richiamandosi al pen-
siero di Pietro Lombardo, secondo cui Cristo «aveva il potere di patire e
di non patire»®’, egli afferma I’assoluta liberta con cui il Signore affronta
la passione. Per questo Giacomo ritiene che, nel quadro del piano salvifi-
co, si possa affermare che la passione subita per mano dei Giudei «fuit
bonum opus»®, poiché da essa deriva la nostra redenzione. Tuttavia —
aggiunge —, a causa della loro cattiva volonta, tutto il male va attribuito ai
Giudei.

In un passaggio sorprendente per chiarezza teologica e intensita spiti-
tuale, Giacomo orchestra una sermocinatio, ovvero un dialogo fittizio nel
quale da voce a “volonta “parallele” che rivestono un ruolo chiave nella
passio di Cristo. Leggiamone il testo:

E percio interroghiamo il principio delle volonta e il fine delle loro intenzioni.

In primo luogo, Padre cosa vuoir Risponde: “Voglio la morte di mio Figlio”.

Perché? “Per compiere la giustizia e liberare 'uomo”.

O tu, Figlio, che cosa vuoi? “Voglio la mia morte”.

Perché? “Per potervi liberare dalla morte”.

E tu, Spirito Santo, che cosa vuoi? “Voglio la morte di questo innocente”.

Perché? “Per poter abitare in voi e santificarvi”.

O Giuda, che cosa vuoi? “Voglio la morte di Cristo”.

Perché? “Per avere i trenta denari”.

O Giudei, che cosa volete? “I.a morte di Cristo”.

Perché? “Perché ci riesce insopportabile vederlo”.

Tutti dunque gridavano la morte del Giusto, che per noi ¢ il sommo bene. Tutta-
via, questo bene cosi grande, per loro divenne un cosi grande male, perche agirono
con cattiva volonta. Da cio Gregorio: il Figlio e il Padre nella carita, ma Giuda nel tra-
dimento; Cristo penso al prezzo della nostra liberazione, i Giudei, al contrario, conce-
pirono un piano carico di iniquita, e il diavolo, invece, la perdizione dell’anima. Cosi la
diversita del fine fu la diversita dei beni e dei mali®!,

59 8D, I, Sermo 26, De passione, p. 413.

60 «Et sic passio Christi fuit bonum opus quod operati sunt a se iudei, quia ex actibus eorum
bonum opus provenit, idest passio Christi et nostraredemptio et tamen omne malum operati
sunt iudei propter eorum malam voluntatem»: 7bid., p. 413.

61 «Etideo interrogemus de principio voluntatum et fine eorum. Primo, Pater, quid vis? Re-
spondet: volo mortem filii mei. Quate? Pro iustitiaadinplenda et homine liberando. O tu, fili,
que vis? Volo mortem meam. Quare? Ut vos a morte liberare valeam. T, Spititus Sancte, quid
vis? Volo mortem istius innocentis. Quate? Utin vobis habeam habitaculum et vos sanctificare
valeam. O Iuda, quid vis? Volo mortem Christi. Quare? Ut triginta argenteos habeam. O iudei,



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 89

In ultima analisi, obstinatio verso la verita, che non riescono a con-
templare — come esprime simbolicamente il «gravis est nobis ad viden-
dum» — li conduce fino a preferire la morte o la stessa dannazione: il fu-
turo, pertanto, non potra che riservare loro giorni oscuri di abominazio-
ne e fetore presso le genti®2. La conclusione assume il tono di un ammo-
nimento rivolto ai cristiani: Giacomo implora che il Signore li preservi «a
qua ignorantia et obstinatione advertat Dominus Iesus»¢3!

Nel secondo sermone sulla venuta del messia, il Sermo de adventu Missie,
Giacomo mostra come la fine dell’antica economia religiosa ebraica
coincida con la sua piena sostituzione da parte del Nuovo Testamento e
della Chiesa. Particolarmente significativo ¢ Izncipit della predica, in cui il
trate piceno, rivolgendosi direttamente ai fedeli presenti, richiama quanto
esposto nel sermone precedente (De vero Missia) e afferma:

Carissimi e fedeli cristiani, con quanta verita, matura e santa dimostrazione, riguar-
do al vero Messia — secondo il senso delle sacre Scritture — abbiamo dimostrato nel
sermone precedente I'avvento, i modi e il percorso dello stesso santissimo Figlio di
Dio. La vostra buona carita ha ascoltato con piena evidenza come la durezza degli
Ebrei ostinati li porti, la dove [la scrittura] legge chiaramente che Cristo ¢ venuto, a
negatlo con dolorosa sicurezza; essi vedono la conversione delle genti, ma spengono
in se stessi la luce della verita. Riconoscono che 'osservanza del sabato ¢ stata abolita,
ma non vogliono confessarlo per malizia; venerano la circoncisione della carne, coloro
che hanno rigettato la purita del cuore. Conoscono che le cerimonie, gli azzimi, i sacri-
fici e tutte le cose figurative (umbratica) sono state svuotate con I'avvento del vero lume
che ¢ Cristo; ma la loro malizia ostinata persevera, come testimonia I’Apostolo agli
Ebrei 10,11 [...]0%

quid vultis? Mortem Christi. Quare? Quia gravis estnobis ad videndum. Omnes ergo clamabant
mortem iusti, quod est nobis summum bonum. Et tamen istud tantum bonum factum est illis
tantum malum, quia mala voluntate fecerunt. Unde Gregorius: Filius et Pater in caritate, sed Tu-
das in proditione; Christus cogitavit pretium pro nostra liberatione, iudei vero cogitaverunt odio-
sam iniquitatem, diabolus vero anime perditionem; ergo diversitas finis fuit diversitas bonorum
et malorum»: SD, I, Sermo 206, De passione, p. 414.

02 «secundum, quod ita obstinati essent quod potius vellent moti et dampnari quam converti
ad veritatem; tertium, quod ipsi iudei erant futuriin abominationem et fetorem gentiumy»: SD, 11,
Sermo 33, De vero Missia, p. 55. 1l motivo delladispersione del popolo ebraico per Giacomo ¢
dovuto alla crudelta che hanno riversato verso Cristo: «Quare iudeos per mundum despersisti?
Propter crudelitatem operatam in Christo»: SD, 11, Sermo 60, De gloriosa iustitia, p. 387.

63 SD, 11, Sermo 33, De vero Missia, p. 506.

64 «Dilectissimi ac fideles christiani, cum quanta vertitate, matura et sancta probatione de vero
Missia secundum tenorem sacrarum Scripturarum adventum et modos et processum eiusdem



90 LORENZO TURCHI

Mentre Israele perde la propria primogenitura spirituale, la Chiesa di-
venta il vero “popolo eletto™: i riti ebraici, “ombre” delle realta future
(umbratica), non hanno piu valore con avvento del verum: lumen che ¢ Cri-
sto. Tuttavia, la duritia degli ebrei li porta a negare ’evidenza stessa delle
Scritture, perdendo cosi il fumen veritatis, come abbiamo gia visto. Anche
questo sermone si avvale di lunghe catene di citazioni bibliche, in cui
Giacomo dimostra di riprendere in modo accurato passi sia vetero che
neotestamentari, a cui aggiunge brevi considerazioni personali.

Da un primo spoglio dei sermoni domenicali, il popolo ebraico viene
descritto attraverso una serie di categorie teologiche che rivelano la fun-
zione pastorale delle affermazioni di Giacomo, destinate a orientare il
pubblico cristiano nell'interpretazione delle Scritture e nella comprensio-
ne della storia della salvezza.

b. I sermoni sull’eucaristia

11 tema degli ebrei nelle prediche De corpore Christi> si articola lungo un
doppio canale di riflessione. 1l testo seguente mette in luce, in modo

sanctissimi Filii Dei in superioti sermone conprobavimus. Vestrabona caritas evidentissime au-
divit ubi iudeorum obstinatorum dutitia Christum venisse petlegit securitate dolorosa anegant,
gentium conversionem conspiciunt, sed ipsi lumen veritatis extingunt. Sabbati observationem
reprobatam esse conspiciunt, sed confiteri malitiose nolunt, circumcisionem carnis venerantur,
qui cordis munditiam proiecerunt. Cerimonias, azimos, sactifitia etumbratica, veniente Christo
vero lumine exinanita esse cognoscunt; sed adhuc eorum obstinata malitia perseveratut testatur
Apostolus ad Hebr. 10,11 [...]»: SD, II, Sermo 34, De adventu Missie, p. 57.

65 Nella produzione di Giacomo sono attestati siasermoni che hanno per titolo De corpore
Christi siatesti che, piuin generale, si rifanno allo stesso argomento. Per quanto riguarda i primi,
il Quaresimale conservato presso la Biblioteca Apostolica Vaticana riporta tre prediche (Vat. lat.
7642, 196vb-1991b; 199rb-2011a; 201ra-2031b, cfr. Lasié, Semmones cit., pp. 557-558, nn. 104-100),
che trovano cortispondenza con quelle nella redazione parallela del Quaresimale di Foligno (cft.
Lioi, I «Setmones Quadragesimalesy cit., pp. 100-102,nn. 84-86) e con I’altro testimone della
Biblioteca Angelica (cft. Pacetti, I sermonicit., p. 330, nn. 78-80). Tralasciando il Domenicale che
non contiene alcun sermone dal titolo De corpore Christi, tra 1 materiali di lavoro si osserva una
situazione piu variegata: solo uno di quest testi ¢ un abbozzo che confluira nel ciclo perla Qua-
resima (M 46, 61r-63v, cfr. Pacetti, e prediche cit., p. 311, n. 16), cortispondente al terzo omoni-
mo sermone del Quaresimale (cfr. Lasi¢, Semmnes cit., p. 557, n. 105; Lioi, I «Sermones Quadra-
gesimales» cit., p. 101, n. 86 e p. 102 nota 237; Pacetti, I sermoni cit., p. 330, 1. 80 e nota 5), men-
tre altre bozze non costituiscono lo schema della predica per il medesimo ciclo (¢il caso del De
corpore Christi del Vat. lat. 7780, 102v-104v, redazione parallela presente anchein M 44 e, limita-
tamente all’zzejpit, nel ms. 1851 della Biblioteca Universitaria di Padova, cfr. Bistoni Grilli Cicilio-



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 91

esplicito, la polemica relativa al mancato riconoscimento dell’eucaristia
da parte del popolo giudaico:

“Chi mangia la mia carne e beve il mio sangue ha la vita eterna” [Gv 6, 54] [..]. E
poiché i Giudei erano fortemente legati alla carne e ai sensi, per questo motivo non
comprendevano, se non carnalmente, le parole di vita del Signore nostro Gesu Cristo.
E peztcio allo stesso modo dicevano: “Come puo costui darci la sua carne da mangia-
re?” [Gv 6, 52] [...]. E quei carnali Giudei banchettavano come i loro padti nel deserto,
poiché quanti pit grandi doni e benefici elargiva loro Dio, tanto pit erano duri di cer-
vice e meno credevano%.

ni, Un libro cit., pp. 75; 112 e nota 390; 207, n. 47; 229; 257. Stessa circostanza si riscontra per un
altro De corpore Christi del Vat. lat. 7780 — registrato De eoderns, 1051-109¢ —, peril quale cfr. Lasic,
Sermones cit., p. 492, n. 26). Passando invece a sermoni che sono strettamente collegati alla tema-
tica de corpore Christi, st hanno tre prediche nel Quaresimale della Vaticana, con titolo De gffuio
Misse, De sacra commmnione, De sacra commmnione Christi (Vat.lat. 7642, 164va-166va; 216vb-219va;
219va-221va; cfr. Lasi¢, Sermones cit., p. 551, 1. 86; p. 560, nn. 111-112), che corrispondono ri-
spettivamente al De gfficio Misse super epistulanz, De fructibus corporis Christi ¢ De aliquibus excellentiis
corporis Christi del Quaresimale folignate (cfr. Lioi, I «Sermones Quadragesimales» cit., p. 89, n.
606; p. 104, nn. 91-92), mentre non compaiono redazioni parallele nel ms. 187 della Biblioteca
Angelica. Peril De gfficio Misse (idest de corpore Christi, ovvero De Sacramento, aggiungono due mani
serioriin M 44) si dispone di una prima redazione in M 42 (148r-151v), M 46 bis (129v-134r, cfr.
Pacett, Le prediche cit., p. 319,n. 76), M 44 (cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Un /b cit., pp. 84-86;
170, n. 5), nel Vat. lat. 7780 (212r-215r; cfr. Lasi¢, Sermones cit., pp. 500-501, n. 50) e, per
Pesordio, nel testimone padovano (cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Uz /ibro cit., pp. 84, nota 283; 229;
250), tutte aventi per titolo De Missa (ad eccezione del Vat. lat. 7780, con De Missa et eins significa-
tu); 1a predica ¢ passata nel Domenicale (SD, 11, Sermo 35, De wissa, pp. 68-81), cosi come ¢ pre-
sente in un manoscritto conservato a Napoli (R. Lioi, Un gruppo di “Sermones Dominicales” di S.
Giacomo della Marca contennti nel Codice V" H 270 della Biblioteca Nazionale di Napoli, «Studi France-
scani», 58 (1961), pp. 3-61: 26,n. 22). Il De sacra commnnione del Quaresimale ha, conlo stesso ti-
tolo, i proprimateriali preparatori in M 46 bis (75v-79v, cfr. Pacetti, Le prediche cit., p. 318, n. 69,
e nota 4), mentre peril De sacra commmnione Christi non si conoscono redazioni parallele. Ultimo
riferimento nel corpus giacomiano perle prediche de corpore Christi ¢ da scorgere in due testi del
Domenicale: il De celebratione et honore diei dominice (SD, 111, Sermo 82, pp. 155-166) — con gli
schemi dilavoroin M 42 (317¢-3201) e in M 46 bis (123r-126v) dal titolo De domzinica, mentre De
dominicha silegge in M 46 (171-18t) — e il De honorificentia et virtute sacre conmmmnionis (SD, 111, Sermo
88, pp. 232-247), che trova nel De commmunione di M 42 (4v-8r) il suo primo abbozzo.

66 «“Quimanducat meam carnem et bibit meum sanguinem, habet vitam eternam”, Io. 6 c.
[1o 6, 54] [...]. Et quia Iudei erant valde camales et sensuales, ideo vetba vite Domini nostri Yesu
Christinon intelligebant nisi carnaliter. Et ideo dicebat idem: “Quomodo potest hic nobis dare
carnem suam ad manducandum?” [Io 6, 52] [...|. Etquia carnales Tudei pranzabant sicut patres
eorum in deserto, quia quanta maioradonaeis Deus largiebatur etbenefitia, tanto magis erant
duros cetvicis et minus credebanty: M 44, De conpore Christi, 1041b (numerazione antica); cfr. an-
che il testo, con minime varianti, nellaredazione parallela di Vat. lat. 7780, 102v; della prima par-



92 LORENZO TURCHI

A questa invettiva, nel complesso dai toni ancora pacati, ¢ nella quale
emergono soprattutto motivazioni di natura teologica, si affiancano con-
siderazioni pit mitigate; una caratteristica che ricorrera anche in altre oc-
correnze. Cosi gli ebrei possono diventare i «figli di Israeler, 1 quali sono
«corde mundo»®’, oppure essere tratteggiati come coloro che restano fe-
deli alla legge, pur “arando” una terra puramente terrena‘s. Dalla consta-
tazione positiva che tutto proviene dagli ebrei — la profezia, la dignita sa-
cerdotale e regale, la predicazione, nonché gli stessi sacramenti®® e «om-
nis nobilitas»” — emerge uno dei nodi dottrinali piu rilevanti nella con-
troversia tra ebrei e cristiani: la questione di Gesu Cristo vero Figlio di
Dio.

Come ¢ stato messo in evidenza, in Giacomo il fulcro della tematica
non risiede tanto nella classica accusa di deicidio rivolta agli ebrei, quanto
piuttosto in un erizen a monte, ovvero nel non aver riconosciuto nel Na-
zareno il Filius Dei’!. 1.a problematica — che meriterebbe una trattazione a

te dell’esordio ¢ stata pubblicata la trascrizione, perla quale cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Uz /ibro
cit., p. 207 n. 47.

67 «Etideo filii Israelis claritatem vultus Moysi<s> sustinere non poterant propter radiorum
corruscacionem cormnutaque facies eius videbatur, quem [quam 7z5.] Moyses velamen posuit su-
per eam, ne filii Israclis deficerent; sic dilectus et bonus Yesus ac radiosus in hoc sacramento
splendorem sue faciei sub velamine sacramenti abscondit, ne filii Israelis, id est corde mundo,
Deum videntes in aspectu sue fulgurantis claritatis in via ne deficerenty: Vat. Lat. 7642, De corpore
Christi, 199ra; al velamen, menzionato in due citazioni paoline, si fa riferimento anche nel De rgpro-
batione, 240t e 241v.

68 «Populum Hebraicum terra<m> legis arantemw: Vat. lat. 7780, De wmissa et eins significatu,
212v.

69 11 De missa, nelle sue varie redazioni, propone il medesimo concetto con espressioni di-
verse: «Discendit ergo a iudeis lex et prophetia et omnis doctrina et sacrificia et dignitas sacerdo-
talis et regalisx: SD 11, Sermo 35, Dewmzissa, p. 76; «Etideo discedit predicatio, dignitas prophetie,
sacramenta, lex etcetera bona de populo Iudaicon: M 42, 149r (identiche parole in M 44, 12va:
numerazione antica); «Et sic doctrina missa de celo etlex et prophetia et sacrificia et dignitas sa-
cerdotalis et regalis et salus populi discederunt ab eis»: M 46 bis, 130v.

70 Vat. lat. 7642, De officio misse, 165ra.

71 Bartolomei Romagnoli, Infede/i cit., 175. Solo per dare un esempio di come il mancato ri-
conoscimento del Messia riecheggi anche nel Quatesimale, al dila delle prediche de corpore Christs,
si trascrive patte dell'esordio del sermone n. 88: «O Tudei qui Messiam ex lege expectatis, ecce
vobiscum est etnon cognoscitis eum: loquitur vobiscum et non auditis, resuscitat mortuos, illu-
minat cecos, dat auditum surdis, solvit vinculum linguarum, mundat leprosos, ambulat super
mare et non cognoscitis eun»: Vat. lat. 7642, De signis exterminiz, 168va. 1l testo, presente con leg-
gerissimi spostamenti di parole anche nel testimone folignate (cft. Lioi, I «Sermwones Qnadragesima-



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 93

parte — all’interno nel ciclo dei sermoni de corpore Christi si arricchisce di
ulteriori aspetti. Se alla base vi ¢ il dilemma della dignitas, tanto da far af-
termare a Giacomo che «ipsi indigni fuerunt, nolentes eum recipere»’?,
occorre riconoscere che egli lascia in sospeso nell’orizzonte escatologico
una possibilita ultima: la conversione finale del popolo d’Israele.

11 dettato del De missa del ciclo domenicale”, cosi come delle altre re-
dazioni’, che sotto questo aspetto sembra avvicinare il predicatore alle
correnti gioachimite’, consente di collocare tale affermazione entro un
quadro piu ampio, quello dell’attesa della fine dei tempi, un ambito che
ha gia suscitato interesse negli studi giacomiani’®. Bastera qui ricordare
che nelle prediche De corpore Christi il problema viene sollevato nei se-
guenti termini: cio che sperimenta il popolo d’Israele — il quale sara ri-
scattato nella conversio finale’” — ¢ specularmente rovesciato rispetto alla
condizione del popolo cristiano. Per questo motivo /7 (gli ebrei) rimase-
ro «nel timorey, nos auters (i cristiani) siamo nella grazia; z//i sono nudi e
poveti, nos vero nel possesso di tutte le cose «in habundantia gratiarumy»’s.

lesy cit., p. 90, n. 68), non compare nelle altre redazioni della medesima predica: cfr. SD II, Sermo
69, De signis exterminii, pp. 487-495; M 42, De tribus laqueis peccatorum, 197v-200r).

72 Vat. lat. 7642, De gfficio mzisse, 164vb; un passo simile anche in SD 11, Sermo 35, De #issa, p. 76.

73 «ludet revertentur in fine ad Christum, quia i diebus illis salvabitur Iuday: ibid.

7 «In fine mundi revertentur Iudeiad Christurm»: M 46 bis, 130v; «Et circa finem [...| reverti-
tur, quiaad Tudeos doctrina Christi replicatur, iuxta illud Ysa. X: “Reliquie [s¢] Israelis salve
fient” [cfr. Rom 11, 26]»: Vat. lat. 7780, 213v.

75 Per la matrice paolina di questo tema e gli influssiin altriautori, tra i quali Gioacchino da
Fiore, cfr. A. Motisi Guetta, Ia conersione finale degli Ebrei nel profetismo del prino *500, in 1/ profetismo
gioachimita traQuattrocento e Cinguecento, a cura di G. L. Potesta, Genova 1991, pp. 117-128.

76 Cfr. L. Gatto, L attesa dellafine dei tempi e la nuova etanei sermoni di S an Giacomo,in San Giacomo
della Marca nell Europa del 400 cit., pp. 33-606 (in patt. pp. 59-66); Gattucci, San Francesco cit., pp.
2064-268 (a p. 261 egli richiama 'attenzione su «ventate di tensione apocalittica [che] attraversano
le pagine di Giacomow). Il passaggio menzionato, in relazione all'influsso del gioachimismo in
relazione all’escatologia degli Osservanti, va tuttavia attenuato: Bartolomei Romagnoli, Infedeli
cit., p. 164 nota 33.

77 Una previa forma di riscatto viene adombrata in una delle prediche De corpore Christi — ma
solo en passant— nell’ evidente dato stotico che i primi ad aver abbracciato il ctistianesimo prove-
nivano dall’ebraismo: «Primi post Ebreos Greci conversi sunt»: Vat.lat. 7780, De corpore Christz,
106v, frase non presente nelle redazioni parallele.

78 «Illi remanserunt nudati in timore, nos autem gratificati»: M 42, De missa, 1491 (le stesse pa-
role in M 44, 12va: numerazione antica); «Et remanserunt nudi et pauperes, nos vero divites et in
salute: SD 11, Sermo 35, De missa, p. 76; «Nos vero omnia in habundantia gratiarum posside-
mus»: Vat. lat. 7642, De officio misse, 165ra.



94 LORENZO TURCHI

Un’ambivalente lettura del mondo giudaico permane nella riflessione
positiva sulla lingua ebraica — «sancta lingua hebraica»’, grazie alla quale,
mediante Iautorita scritturistica, Cristo regnad? —, riflessione che viene
subito ridimensionata dall’incisivo richiamo con cui Giacomo ammoni-
sce 1 suoi ascoltatori (e lettori) a non lasciarsi “giudaizzare”8!. Un avver-
timento che, con ogni evidenza, ¢ da inserire nella difesa dell’identita cri-
stiana, ossia in quel contesto piu propriamente religioso e pastorale in cui
una eccessiva vicinanza tra ebrei e cristiani veniva percepita come un pe-
ricolo per la fede di questi ultimi®2.

I’eucaristia resta al centro della inconciliabilita tra il nucleo del credo
cristiano e I'impossibile riconoscimento da parte ebraica8?, circostanza
che si esemplifica con I'interrogativo retorico “come ¢ possibile?” — gia
menzionato in M 44, ma ribadito anche altrove$* — e che si trasforma
inevitabilmente in accusa di “carnalita” e “sensualita”85, Termini che
Giacomo rivolge in ogni caso non solo agli ebrei ma anche ai fedeli
dell’Islam8¢; poiché tutti costoro appartengono alla categoria, tipica del
tempo, degli esclusi. La logica del “diverso” trova nell’eucaristia la chiave
di volta: cio che accomuna i cristiani nella loro peculiarita religiosa diven-
ta per “gli altri” motivo di allontanamento. Nessuno, prosegue Giacomo,

79 Vat. lat. 7780, De corpore Christi, 106v.

80 «]...] lingua hebraica, in quadominatur Christus per monarchiam prophetarum et sanc-
tarum Scripturarum: Vat. lat. 7780, De missa et eins significatn, 212v; «Inidiomate latino Deus re-
gnabat per potentiam |...]; in hebraico perlegem divinam et sacras prophetias»: SD 11, Sermo 35,
De missa, p. T2.

81 «(Ne videamur iudaizare» ripete Giacomo due volte in M 42, De dominica, 317v
(Pespressione ¢ assente nella stessa predica degli altrilibri di lavoro M 46, De domzinica, 171-18r; M
46 bis, De dominicha, 1231-126v), passo poi confluito alla lettera nel De celebratione et honore diei do-
minice det Sermones Dominicales: SD 111, Sermo 82, De celebratione et honore diei dominice, p. 158.

82 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., pp. 175-170.

83 ]] sacrificio eucaristico nella sua pratica incruentain rapporto al sacrificio della religione
ebraica ¢ uno dei punti di polemica presenti nel De reprobatione, 240v; 243t.

84 Cfr. nota 66; «|...] estmirabilius, quia dedit corpus suumin alimentum et cibum, quam Iu-
dei, existimantes impossibilitatem ad invicem, litigabant dicentes: ‘Quomodo potest hic nobis
carnem suam dare ad manducandum?’ [Io 6, 52]»: Vat. lat. 7642, De corpore Christz, 198va.

85 Carnales e sensuales silegge in M 44 — poi ampliato conl’avverbio carnalitere ripetuto in car-
nales Indei—, ma’espressione si trova anche in contesti diversie con sviluppi affini, come, per
fare solo un esempio, nella frase «sed Tudei qui semper corporaliter ambulabant et carnaliter lo-
quebantum, Vat. lat. 7642, De nomine triumphanti Y esu, 145ra.

86 Sulla questione, cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., 173-174.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 95

presuma di accedere «cum mente deturpata [...] ad istud sanctissimum sa-
cramentum»®’, sia esso un cristiano indegno o, a maggior ragione, un non
cristiano.

Gli scenari delle pene comminate appaiono terribili nella loro descri-
zione: non a caso il capro espiatorio diventa la figura di Giuda, sul quale
Glacomo riversa ogni negativita, tanto nella dimensione storica
dell’Iscariota — colto nell’atto del tradimento — quanto in quella allegori-
ca, che lo trasforma nel paradigma del “diverso”. Il passaggio da Giuda
peccatore a Giuda figura simbolica di una alterita da esorcizzare si com-
pira piu propriamente nelle prediche de Passione; 1 sermoni de corpore Christi
pur offrendo talvolta tinte piu cupe — come I"abominazione diabolica e
I'odore di dannazione attribuiti all’Iscariotas® — ampliano soprattutto il
raggio argomentativo e riflessivo in campo teologico. Essi interrogano gli
ascoltatori sull’attimo preciso in cui inizia il tradimento dell’apostolo®”,
illustrano la relazione tra I'Iscariota e Peucaristia® e pongono le premesse
per un confronto tra Giuda e Pietrol.

In tutto questo non va dimenticato il duplice polo interpretativo pre-
sente in Giacomo, richiamato in apertura: anche nei confronti del tradi-

87 Vat. lat. 7642, De corpore Christi, 197va.

88 Cfr. Vat. lat. 7642, De sacra conmunione Christi, 220tb.

89 Con acribia e fondandosi sullautorita dei testi evangelici (Mt 26, 13; Mc 14, 20; Lc 22, 21;
Gv 13, 26) Giacomo della Marca individua nel pezzo di pane intinto nel piatto, ovvero in quel
boccone che viene offerto da Gesu, il momento cruciale in cui Giuda da inizio al tradimento.
Pur tenendo presenti i sinottici, quiil frate piceno segue maggiormente I'evangelista Giovanni,
che meglio si poteva prestare, con il versetto successivo («Et post buccellam tunc introvit in il-
lum Satanas». lo 13, 27), all’argomentazione da sostenere: «Post bucellam [si] panis intravit
dyabolus»: M 46 bis, De sacra commmnione, 78v; peripassi patalleli, cfr. M 42, De conumunione, 7v;
SD 111, Setmo 88, De honorficentia et virtute sacre commnionds, p. 242.1La citazione giovannea si legge
ad litteram nel sermone del Venerdi Santo: Vat. lat. 7642, De Passione Domini, 209vb, per il quale
cfr. infra.

90 Il rapporto ¢ di natura antitetica; Giacomo sottolinea come soloin apparenza Giuda sicibi
realmente e pienamente del corpo e del sangue di Cristo: « Alil summunt sacramentaliter sed non
spiritualiter, sicut qui summunt cum peccato mortaliut Tudas»: Vat. lat. 7780, De corpore Christi,
104; identiche parole in M 44, 105vb (humerazione antica). Il concetto ¢ ripetuto anche in altre
redazioni delle prediche de corpore Christi: cfr. M 46 bis, 76v; M 42, 51; Vat. lat. 7642, 221ra.

91 «Corpus Christi aliter dat mortem, aliter vitam. Et hoc propter indisposicionem sumentis.
Manducat enim Iudas etmanducat Petrus: Iude dedit mortem, quia mala voluntate recepit et
Petro dedit vitam, quia voluntate bona recepity: Vat. lat. 7642, De corpore Christz, 201vb; il riferi-
mento, molto pit breve, si ha anche in uno deilibti di lavoro, con una postilla aggiunta nel mar-
gine esterno dalla mano di Giacomo della Marca: M 46, De corpore Christi, 62t.



96 LORENZO TURCHI

tore per antonomasia, osserva il predicatore, ¢ possibile adottare uno
sguardo piu mitigato. Infatti, egli invita a considerare, seguendo la tratta-
tistica medievale, e 7z primis Riccardo di Mediavilla, come lo stesso Gesu
Cristo, pur essendo pienamente consapevole, permise anche a Giuda di
andare a predicare e a battezzare®2.

c. Il ciclo de Passione

Se in relazione all’eucaristia, la polemica antigiudaica assume in Gia-
como toni particolarmente accesi, per il timore che il ruolo centrale del
corpus Christi venga messo in dubbio, disconosciuto, o addirittura offeso,
un altro dei “contesti tradizionali” della predicazione medievale si presta
a diventare un punto nevralgico per i riferimenti agli ebrei: i sermoni de
Passione. Si tratta di quella parte della predicazione piu direttamente legata
agli ultimi eventi della vita di Gesu Ciristo, in cui prende forma Iimago Iu-
daei connessa alla passione e alla morte in croce del Nazareno. Non stu-
pisce, dunque, 'ampio spazio che in questo ciclo viene riservato sia a
Giuda, sia all’intero popolo ebraico; rispetto a entrambi, tuttavia, in Gia-
como si riscontra 'uso di d/ichés consolidati, mutuati da tradizioni prece-
denti, pur senza escludere alcuni apporti personali.

11 corpus dei materiali a cui fare riferimento comprende i sermoni reci-
tati nei cinque venerdi di Quaresima®3, ai quali va aggiunta la grande pre-

92 «[..] etipse Dominus misit ludam ad predicandum et baptizandum»: Vat. lat. 7642, De cor-
pore Christi, 199va.

93 Il computo sale a sei prediche, se sitiene conto del sermone del venerdi dopo le Cener,
che nel Quaresimale della Biblioteca Vaticanaha per titolo De Passione Christi (cfr. Lasi¢, Sermnones
cit., pp. 530-531, n. 27), mentre nella redazione parallela del codice di Foligno silegge De ¢ffusione
sanguinis Christi et de angelis (cfr. Lioi, I «Sermones Quadragesimales» cit., p. 52, n. 7), cosi come, in
forma piu breve, nell’altro testimone della Biblioteca Angelica (De ¢ffusione sanguinis Christs; ctr.
Pacett, I sermoni cit., p. 307, n. 6). Per quanto riguarda le prediche de Passione delle cinque setti-
mane quaresimali, si osservano nel codice vaticano titoli pitt o meno omogenei (nell’ordine: De
Passione Christi, De Passione Christi Y esu, De SS. Passione Christi, De Passione Christi, De SS. Passione:
Vat. lat. 7642, 83rb-85ra, 108tb-110tb, 132tb-134va, 156vb-1591a, 182vb-184va; cfr. Lasié, Ser
mones cit., pp. 535, n. 40; 539-540, n. 54; 544, n. 68; 549-550, n. 82; 554, n. 96), che non trovano
mai corrispondenza ad /itteram con i titoli del Quaresimale folignate (rispettivamente: De Passione
Domini, De Passione Christi, De Passione Donsini, De Passione, De Passione, ctr. Liol, I «Sermones Quadra-
gesimales» cit., pp. 60, n. 20; 68, 1. 34; 76-77, n. 48; 86-87,n. 62; 95, n. 76), cosi come differenti
sono i titoli del testimone della Biblioteca Angelica (De Passione, De cruce, De Passione D. N. 1. Chri-



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 97

dica del Venerdi Santo?4. Oltre alla redazione conservata nel Quaresimale
giacomiano — adattata al ciclo domenicale in forma notevolmente ridotta,
con un solo testo superstite?> —, saranno presi in considerazione anche i
libri di lavoro del frate piceno.

Il ricorso agli “autografi” si rivela, in questo caso, ancora piu necessa-
rio rispetto ai sermoni de corpore Christi, in ragione delle evidenze emerse
nelle prediche de Passione. Da una prima ricognizione, infatti, si ¢ potuto
constatare che Giacomo ha voluto riservare a questo ciclo una parte si-
gnificativa dei propri materiali di lavoro, affidando ad una delle manus
adiutrices pit attive nei suoi codici’® la stesura in sequenza di sei sermoni
privi di titolo — ma registrati nella zzbula iniziale come De Passione®’ —, oggl
conservati nel manoscritto M 4298,

Comprendere come Giacomo abbia gestito questo “materiale testua-
le” — nella sua intrinseca fluidita e complessita — significa acquisire coot-

sti, De Paxione, De Passione; cfr. Pacetti, I semmoni cit., pp. 311, n. 19; 315,n. 32; 319-320,n. 45; 323,
n. 58; 328, n. 72).

94 Per la Feria V1 in Parasceve il Vat. lat. 7642, 208vb-21061b ripotta il titolo De Passione Donsini
(cfr. Lasi¢, Semmnescit., p. 559, n. 110), mentre priva dititolo risulta la redazione parallela del co-
dice folignate anche se la zabula iniziale ha De Passione Dosnzini nostri’Y esu Christi (cfr. Lioi, I «Sermo-
nes Quadragesimales» cit., pp. 103-104, n. 90 e nota 244); il testimone della Biblioteca Angelica non
ha un testo corrispondente, interrompendosi il manoscritto conle prediche del Giovedi Santo.

95 Cfr. SD, I, Sermo 26, De passione, pp. 407-418. L’unica predica passata nel ciclo domenicale
corrisponde nei Sermmones Quadragesimales a quella del venerdi della quinta settimana di Quatesima.

96 Si tratta dellamano B — cosi indicata da Maria Grazia Bistoni Grilli Cicilioni — attivaanche
in M 44, manosctitto oggetto di indagine da parte della studiosa. Il copistaappate fornito di una
discreta calligraficita e utilizza una corsiva del tipo della semigoticadelle carte; i suoi interventi
sono ben riconoscibili non soloin M 44, ma anche negli altri libri di lavoro di Giacomo, come
ad esempioin M 46 bis, nel Vat. lat. 7780 e in M 42: cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, Uz /bro cit., 36-
41. Lamedesima mano era gia stata individuata da Adriano Gattucci, il quale — segnalando che
in M 42 oltre alla presenza di Giacomo sono ravvisabili all'incirca altre quattordici #zanus adiutrices
—le assegna la lettera 7, non escludendo che si possa parlare diidentita con un’altra wanus de-
nominata mano «: cfr. Gattucci, I «Semmones Domsinicales» cit., p. 131 e nota 37.

97 Nella seconda carta iniziale di M 42 compare una Tabulaper alphabetunr in sermonibus infra-
seriptis— compilata dall’estensore delle prediche de Passione, ma nella quale non mancano integra-
zioni e aggiunte di Giacomo — che lascia scoprire ben otto sermoni sul medesimo argomento,
due in piu rispetto a quelli effettivamente presenti nel manosctitto. La circostanza ¢ interessante,
soprattutto se si considerala postilla autografadel frate piceno, che, in corrispondenza di una
delle prediche mancanti, sctive «in primo quaternoy, volendo alludere ad un rimando non piu
verificabile, almeno per come si presenta oggiil manoscritto: cfr. M 42, 2r-v (la citazione ¢ a 2v).
Di «mutilazione del codice» parla anche Pacetti, I sernoni cit., p. 323, nota 3.

98 Cfr. M 42, 152r-156t, 156¢-159v, 159v-162t, 162v-165v, 165v-168t, 168v-171t.



98 LORENZO TURCHI

dinate piu precise sulla redazione dei Sermones Quadragesimales e
sull’organizzazione del suo tavolo di lavoro. Le sei prediche, difatti, sono
confluite nel Quaresimale solo dopo un’attenta opera di riscrittura, con
integrazioni ed espunzioni, assumendo una propria fisionomia e un pet-
corso evolutivo specifico anche in merito alla guaestio hebraica.

Un esempio eloquente riguarda il ruolo sempre piu rilevante attribuito
alla Vergine Maria, inserita in una drammatizzazione che si arricchisce
progressivamente di ampi monologhi. Net serzzones de Passione, la Madre di
Gesu occupa uno posto non marginale??, soprattutto in relazione al rap-
porto Cristo-ebrei: la sua partecipazione interiore e mentale alle sofferen-
ze fisiche del Figlio ¢ un elemento portante del testo. Non stupisce, dun-
que, che nel passaggio dalle bozze di M 42 alle prediche dei venerdi di
Quaresima, il dolore di Maria si amplifichi'®’, come mostra questo strug-
gente brano in volgare:

O figlio, cultello me passa lo core, perdoti, luche de li oghi mei, la pena grande mi
fa morire, lo fiato me mancha e pit non posso vivere. Videndo te morire, Patre e Si-
gnore mio, le dolorose angustie tue tormenta lo core. Perduta ayo la speranza e te, mia

belleza. Or me lassi tucta obscurata: recordate de me, o figlol mio, patla a la tua matri
che tanto t'ama [...]101

Le parole della figlia di Sion menzionano gli ebrei senza alcun tono
polemico: essi sono semplicemente coloro che, nella Passio Christz, com-
piono azioni che andranno lette alla luce della storia della salvezza. Il dia-
logo tra la Vergine e Giuda, tratteggiato con rapide pennellate, in cui Ma-
ria affida all'Iscariota il Figlio nei giorni precedenti alla Passione: «A te

99 Basti pensare alla predica del venerdi della prima settimana di Quaresima, che vede un
lungo intervento — sctitto in prima personasingolare — della Vergine, cosi come ai dialoghi con il
Figlio riportati nel venerdidellaquarta settimana o al lungo testo presente nel sermone del Ve-
nerdi Santo: cft. Vat.lat. 7642, De Passione Christi, 55ra-55tb; De Passione Christi, 157vb; De Passione
Dominz, 209ra.

100 Seguono solo alcuni esempi: «|...| Mater ait: “O filimi, perillum amorem quem circa te
habeo, dicas mihi: que est causa tua angustia? Quate in tantaamaritudine estanima tua? Ne ab-
scondas hec a matre tua, cum aliter scias eam esse doloris gladio petforatam”. Cui filius: “Dulcis
mater, opportunum me obedite voluntatem patris mei, necesse est me ire in Ierusalem ut perfi-
ciam voluntatem eius, qui me misit” [...]. Respondit: “Filius, nonest honestum mulierem cum
hominibus nocte incedere: si tu morietis ante me, quis compacietur mihi? Quis me videbitur?
Quis me audietur? Non te deseram, sed cor tuum ligatum est mecum et quod ego habeo habes
tu”’»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157vb.

101 Vat, lat. 7642, De Passione Christi, 55ra-55¢b.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 99

raccomando mio figlio», si chiude con il lapidario commento di Giaco-
mo: «O Maria pura ed innocente! Affidi Pagnello al lupo, 'innocente al
traditore»!02,

La novitas Mariae funge cosi da contrappunto ai luoghi comuni piu ra-
dicati: Giacomo non rinuncia ai tradizionali riferimenti alla walitia e
all'invidia del popolo, né agli improperi rivolti in maniera diretta a Giuda.
Tuttavia, anche in questo caso, si nota prudenza: pur attingendo alle ope-
re di Bernardo e Anselmo, che in merito a Giuda utilizzano gli epiteti di
peccator, infelix, mercator crudelis'03, egli evita di indulgere in requisitorie piu
aspre.

Particolarmente significative sono almeno due assenze: la celebre frase
«Ha salvato gli altri, salvi se stesso», non ¢ attribuita agli ebrei come nel
passo evangelico, ma sorprendentemente «a suis [scz/zcer Christi] ami-
cis»!04; analogamente, il grido ¢rueifige non ¢ posto sulla bocca degli ebrei:
giacché Giacomo preferisce ricorrere a un plurale impersonale «dicebant:
“Dimitte nobis Barraban»105,

A tali omissioni si contrappone un caso di rielaborazione in direzione
opposta: tra le derisioni inflitte al Cristo, quella degli sputi — attribuita nel

102 «Et sic in mane, omnes apostoli congtregati insimul et illa familia angustiata, venerunt
usque ad portam castri. Considera quando mater amplexata est filium, non sine lacrimarum effu-
sione, non sine cotdis incendio, non sine maximo dolote. Et ultimo dixit Tude: ““T'ibi commendo
filium meum”, cum iam appatebat catissimus filio suo. O Martia pura et innocens, agnum lupo
recommittis, innocentem traditoni tradis! Expecta modicum et annunciabitur tibi novum gla-
dium dolotis, secundum prophetiam sancti Simeonis»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157vb.

103 «O peccator vilis, quomodo infinitum precium presumis vendere? Quare non erubescis
tradere innocentemr Quate amico tuo mortem cogitas? Unde Bernardus: “O infelix, quod tam
magnum forum parum tibi constat|[...]. O peccator nequissime [...], 0 traditor’»; «Mel portas in
ore et venenum in cordey; «Iudas mercator crudelis»: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157ra; De
Passione Domini, 210vb; 214+b.

104 «(In istis sensibus dolorem Christus suscepit; ex auditu causatur dolor ex .5.: primo, quan-
do iniuriatur ab amicis. Et sic Christus habuit hunc dolorem quando a suis amicis iniuriabatur,
cum dicebant: “Alios salvos fecit, seipsum non potest salvum facere’. Alii dicebant: “Vah, qui
destruis templum Deil”. Alii dicebant: “Descende nunc de cruce et credimus tibi”. Et deridebant
eum»: Vat. lat. 7642, De SS. Passione Christi, 134ra-1341b.

105 «O humana etobcecata iniusticia, que condempnas innocentes in carcetibus [in carceris
5., tustum <ponis> et liberas peccatorem, quia dicebant: “Dimitte nobis Barraban, Yesum au-
tem crucifige!”»: Vat. lat. 7642, De Passione Christz, 158ra.



100 LORENZO TURCHI

racconto evangelico ai soldati romani — viene assegnata agli ebrei!?¢. Nel
primo abbozzo di M 42 si nota inoltre una possibile confusione tra spzuis
Tudeorum e sputis Iudeornm, torse dovuta a un lapsus calami, ma comunque
rivelatrice di un processo redazionale complesso e ancora non del tutto
interpretabile!®7.

Particolarmente istruttiva ¢ la collazione della predica de Passione del
quarto venerdi di Quaresima, conservata nei tre testimoni del Quaresinale
e in M 42, che permette di analizzare alcune varianti rispetto all’zzago 1u-
daei. 11 testimone dell’Angelica, in una considerazione «sul dolore intenso
della sua [di Cristo] dolcissima Madre e la pertinacia di Giuda»,
Postinazione «degli ingrati peccatori»!?® diventa quella «degli ingrati giu-
dei»; introducendo una variante che non trova conferme negli altri ma-
noscritti e sembra essere estranea al pensiero di Giacomo in quel passag-
gio. Situazione opposta nell’explicit del sermone: mentre M 42 e gli altri
due testimoni si limitano a mostrare il Figlio morto tra le braccia della
Madre, il codice Vaticano aggiunge il dettaglio delle lacrime con cui Ma-
ria bagna il volto di Cristo, asciugandone gli «sputa impiorum Iudeo-
rum»!??. Se dallo studio dell’evoluzione testuale di una sola predica emer-
gono dati cosi rilevanti in relazione agli ebrei, a maggior ragione
un’analisi completa dei Sermones Quadragesimales permettera di accedere ad
un quadro molto piu articolato.

106 ...] Videbis Y esum abhominabilibus sputis ludeorum in facie consputum, unde dicit de-
votus doctor Ubertinus de Casali <quod> considerandum est quomodo conspuebant intus in
ore eius. O facies plenaomni gratia, o facies sole pulcrior et nobiliot, o aspectus graciosus, omni
laude et gloria dignus, quomodo deturpatus es! Quomodo est abscondita pulcritudo faciei tue,
que est gaudium omnium beatorumb: Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 158tb. Sullapresenza di
Ubertino da Casale in questa citazione — prima testimonianza esplicita del nome del francescano
nei sermoni giacomiani, alla quale siaggiunge anche una menzione nella predica De #surariis del
Quaresimale (cfr. Vat. lat. 7642, 1431b) — rinvio a: L. Turchi, I imagine di san Francesco nei Sex-
mones di Giacomo della Marca: prinmw saggio di lettura sulla costruzione della memoria, in GemmaLucens.
Giacomo della Marca tra devozione e santitd, Atti dei convegni (Napoli, 20 novembre 2009, Monte-
prandone, 27 novembre 2010) a curadi F. Serpico, p. 193-223: 217, nota 116. Come li ricordato,
la redazione parallela del testimone della Biblioteca Angelicasi ¢ preoccupata di nascondere le
tracce di ogni possibile riferimento al francescano, omettendo nel passo il nome di Ubertino,
indicato genericamente come devotus quidan.

107 «O amene visus, o facies pulcra [...], quomodo deturpaveris spinis Tudeorum?»: M 42, 170r.

108 Cfr, Vat. lat. 7642, De Passione Christi, 157va.

109 «Accipe Yesum in brachiis matris mortuum, amplexans eum et lacrimis [lacrimantis #s.]
rigans faciem Yesu; et tergebatur sputa impiorum Iudeorum»: Vat. lat. 7642, 159ra.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 101

Infine, la predica per eccellenza, quella del Venerdi Santo, conferma 1
medesimi tratti: Giacomo insiste sul ¢Zzehé dell’invidia dei Giudei, «quia
per invidiam tradidissent eum»!10, individuandone I'origine nei miracoli
compiuti da Gesu — «miraculorum signa que faciebat Yesus» — e in parti-
colare, nell’evento scatenante della resurrezione di Lazzaro: infatti, «ab
illo ergo die, scilicet a suscitatione Lazari, cogitaverunt eum interfice-
re»!ll,

Non emergono dunque, elementi di particolare novita, cosi come non
sorprende la presenza di un ampio monologo della Vergine Maria, co-
struito su una rilettura meditata dell’ Ave Maria in forma di domande reto-
riche rivolte a interlocutori impliciti. Giacomo si chiede per mezzo della
Vergine come ella possa essere chiamata «piena di grazia» se, nei momen-
ti angosciosi della morte di Cristo, appare privata del Figlio e immersa
nei dolori; o come possa essere invocata «benedetta tra le donne» se, nel-
la passione, emerge soprattutto come Madre dei dolori?

11 coinvolgimento degli ascoltatori e dei lettori rimane intenso: con un
ritmo incalzante, 'intera preghiera mariana viene ripercorsa e riletta at-
traverso interrogativi che ne richiamano le singole enunciazioni contenu-
te nell’orazione!'2. Dal monologo si passa, quindi, alla narrazione degli
eventi della Passio: Giacomo vi inserisce considerazioni spirituali, ripro-
ponendo in forma di dialogo indiretto scene gia presenti nella predica del
quarto venerdi di Quaresima; ricompare cosi il colloquio — ora non piu in
prima persona — tra Maria e Giuda, insieme ad altri quadretti gia delineati
in precedenzall3.

Aftermando Vimpia caecitas Tudaeorum, con un’espressione di Agostino,
e richiamando le immagini del tradimento degli ebrei e dell’ zmpia sinagoga,
tratte questa volta da Bernardo!'4, Giacomo mostra muoversi nel solco
delle grandi indiscusse auctoritates, pur conservando un certo margine di
autonomia riflessiva.

110 Vat. lat. 7642, De Passione Domini, 209ra.

11 Jbid.

12 Cfr. 1bid.

13 Cfr. 1bid., 209tb-209vb.

114 [...] ubi Augustinus: “O impia cecitas ludeorum! Etin pretorio intrare timebant [...]”»;
«Unde Bernardus: “Ve tibi, impia sinagoga, que fera pessima crudelior vitam devorasti boni
Yesu™: Ibid., 212ra, 216ra. Peri riferimenti alla sinagoga in un’altra predica — il Serzo quomodo
Tudei, non cognoscentes eum, congregati sunt adversus enm — cfr. infra.



102 LORENZO TURCHI

d. Le prediche de usura

Lo studioso che intendesse rintracciare improperi, violente requisitorie
o maledizioni adversus Iudaeos nei sermoni giacomiani dedicati al tema
dell’usura, si troverebbe, in realta, di fronte a un’aspra condanna delle
pratiche connesse all’'uso improprio del denaro. Allo stesso tempo, ri-
marrebbe deluso, non incontrando alcun collegamento esplicito tra
P'usura e gli ebrei. Una lettura attenta delle prediche su questo argomento
mostra infatti come la denuncia del peccato e del peccatore sia ben arti-
colata, ma mai riferita a un’appartenenza etnica o religiosa.

Il frate piceno dimostra di conoscere almeno alcune delle attivita eco-
nomiche e finanziarie esercitate da esponenti di origine ebraica, ma non
demonizza tali realta; anzi, sembra accennarvi come a un dato di fatto,
uno status quo cui fare solo sporadico riferimento. Nelle prediche de #sura
attenzione ¢ focalizzata sul “peggiore dei peccati” — cosi lo definisce
Giacomo —, con continui rimandi al diritto canonico e civile, ricordando
le pene in cui incorre chi si macchia di questa colpa, sia laico sia ecclesia-
stico.

Dopo la morte, infatti, 'usuraio sara circuito da Satana e dai suoi dia-
voli, straziato da sofferenze indicibili, tormentato da “speronate” che lo
spingeranno sempre pit in basso!'!>, «a casa calda»!!. Si tratta di uno dei
passaggi piu vividi e inquietant in cui Giacomo, con tono satirico, mette
in scena una drammatizzazione dialogica legata alla morte di un usuraio:
alla preghiera dei sacerdoti venali — lieti del guadagno che riceveranno,
ossia dei proventi derivanti dal suono della campana per il rito da com-
piere —, fa eco un coro demoniaco che intona la propria contro-liturgia
blasfema:

Clerici dicunt: habemus tamen de campana; et omnes sacerdotes letantur de pecu-
niis habendis stantes circa chorum. Et demones fatiunt chorum suum. Dicunt sacet-
dotes: requiem eternam etc.; et diaboli dicunt: wuy [lavete errata, ché I diavoli all'inferno I'a
portata; item dicunt: requiem; et demones: requiem non havera may: anche averd pena et gran
malt, et sacerdotes; lux eterna; et demones: Juce non havera may, ché li ochi chavati li seranno''’.

115 Per la questione, cfr. ad esempio: SD, IV, pp. 51-53.

116 Cfr. ibid., p. 66.

W7 Ibid., p. 51. La drammatizzazione in forma di dialogo riprende I'espediente della liturgia
diabolicadell’azzardo, una pantomima cristiana utilizzata da Bemardino da Siena nei suoi ser-



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 103

Chi sia questo usuraio nell'immaginario di Giacomo non ¢ possibile
stabilitlo. E evidente il disprezzo del frate per tale vizio!!8, ma in nessun
caso, nei sermoni dedicati all’argomento, egli lascia intendere una pole-
mica in cui l'usuraio venga identificato con un ebreo.

In questo senso risulta interessante una curiosa testimonianza registra-
ta in M 42: nel corso di una discussione sulla liceita di alcuni contratti e
sulla pignoleria nell’assolvere 1 pagamenti, quando un anonimo interlocu-
tore si rivolge a Giacomo chiedendogli: «T'u sei giudeo, fra Giacomo?,
egli risponde: «lo sono del Trontoy, mostrando con poche parole come
la precisione e la correttezza nel dare a ciascuno il suo siano qualita di chi
sa ben gestire il denaro, indipendentemente da qualsiasi appartenenza!!®.

La casualita di notizie en passant ricorrenti nelle prediche si ritrova an-
che in un’altra delicata problematica, evocata solo di sfuggita. Nel set-
mone De mercantiis contenuto in M 44120 il frate piceno si sofferma sulle
irregolarita commesse da molti operatori del commercio. Una di queste
consiste nel mescolare a una parte buona di un prodotto una parte meno
nobile o corrotta, cosi da variarne peso, qualita o prezzo a vantaggio di
un guadagno superiore e illecito.

L’avvertimento a non mescolare «inter bona |[...] re corrupta» viene co-
si esteso agli osti, accusati di annacquare il vino; ai macellai, sospettati di
spacciare un tipo di carne per un altro; e ai venditori di stoffe, inclini a
combinare un filato pit pregiato con uno di qualita inferiore.

Questo contesto, apparentemente estraneo a qualsiasi polemica anti-
giudaica, assume pero un carattere diverso nella redazione parallela del
De mercantiis contenuta nei Sermones Dominicales. 11 testo, piu conciso ti-
spetto a quello di M 44, si conclude con una breve frase, ma tale da ri-
chiedere un’attenzione specifica. Si riportano qui di seguito i due brani a
confronto:

moni e alla quale Giacomo evidentemente siispira: cfr. Turchi, “Perdo et venco” cit., pp. 663-666.
Con il corsivo ho evidenziato le parti in volgare.

118 Per Bemardino gliusurai sono peggiore anche dei “saccomanni”, ovvero dei soldati mer-
cenari o compagnie di ventura che vivono di saccheggio (percio “sacco”, cioe bottino): «Elli ce
ne so’ assai che non sono vestiti come saccomanni, ma come buoni cittadini, e sempre rodano il
povarow. Bernardino da Siena, Predica XXXIII,in Prediche volgari sul Campo di Siena, 1427, 11, a cura
di C. Delcorno, Milano 1989, p. 956.

119 Cfr. M 42, 11 bis.

120 M 44, De mercantiis, 33ra-36va; cfr. Bistoni Grilli Cicilioni, U /b cit., p. 103, n. 4.



104 LORENZO TURCHI

Tertio, misculare, quando inter bona mi-
sceratur re corrupta.

O tabernarie, recordaris quando aquam
in vino vel corruptum vinum vendere
pro bono ignotis. Et tu aliter monetam
falsam pro bona expendis, unde Isa.
primo: “Argentum tuum versum est in
scoriam et vinum mixtum cum aqua’.
Tu aliter alter misces ceram et species
facis de villibus. Et tu alter carnes vacce
pro vitulo, vel insimul vendis vel pecudis
vel capre pro castrono, ordeum cum
grano, vel antiquum et corruptum gra-
num pro bono. Tu alter garzaturam cum

Tertio, mescolare.

Quando corrupta mescolantur cum
bonis, aqua cum vino, plumbum cum
argento.

Is. 1: “Argentum tuum mistum est sco-
ria et vinum tuum mistum est aqua’.
Vel miscere aliquid cum cera vel spe-
ciebus, vel cum medicinis, vel granum,
vel orgium corruptum cum bono, vel
carpitura cum lana bona, vel carnes suis
cum porco et pecudis cum catne cas-
trina et vacce cum bovina et huiusmodi.
Et nota de Iudeis mactantibus et pis-
tantes uvas, mingentes et postea pro sa-

crificio.
(SD 2, pp. 332-333)

lana et statim erit sine pilis.

(M 44, 35rb)

Le poche parole, che Giacomo non commenta, rimandano con evi-
denza alla tematica della macellazione delle carni e ai processi di vinifica-
zione, e comprendono anche il significato del participio mzngentes riterito
agli ebrei, che richiama un quadro di convinzioni e provocazioni diffuse
all’epoca. L’idea che potessero “inquinare” le pratiche della vita liturgica
cristiana con la propria urina, o con altri gesti dissacranti — una convin-
zione che, tra le varie conseguenze, generava anche il divieto per gli ebrei
di pigiare 'uva — appare come un tentativo dei predicatori di marcare una
rigida separazione tra i due gruppi nella pratica quotidiana'?!. A cio si ag-
giungeva la persuasione che non fosse lecito per gli ebrei commerciare e
vendere ai consumatori cristiani il vino o il mosto residuo, ulteriore ele-
mento volto a rafforzare una distinzione netta e ritualizzata tra le due
comunita. Si tratta di un #gpos polemico largamente diffuso, recepito an-
che nelle Riformanze di Terni, come abbiamo visto, dove si fa riferimento
a vino e carni ritenuti “contaminate” da ebrei'?2, I.’unico elemento che
qui si puo rilevare ¢ I'assenza di un approccio eccessivamente descrittivo:
in questo caso, Glacomo non si sofferma nei particolari di questa tradi-

121 Ctr. Toaff, I/ vino cit., pp. 94-96:
122 Cft. supra, nota 18.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 105

zione polemica, che dimostra comunque di conoscere, ma che non in-
tende enfatizzare.

3. Due sermoni inedit

11 percorso fin qui delineato attraverso la guaestio hebraica in Giacomo e
la presenza della polemica antigiudaica in tre cicli della sua predicazione,
conduce ora alla parte conclusiva di questo contributo, dedicata alle pri-
me note introduttive di due sermoni inediti del frate piceno. All'interno
della vasta produzione giacomiana, infatti, si ¢ rilevato un numero consi-
derevole di rimandi agli ebrei e all’zmago Iudaeorum che ne scaturisce; tut-
tavia, solo in due occorrenze si sono rintracciate prediche che contengo-
no esplicitamente nel titolo il termine udaei.

Il riferimento ¢ a due testi conservati rispettivamente nel Quaresima-
le'?3 e nel Vat. Lat. 7780124, Nella ricognizione delle opere giacomiane,
questi due sermoni risultano — allo stato attuale delle ricerche — testimo-
nianze uniche, poiché non trovano né bozze preparatorie né redazioni
parallele nei libri di lavoro del frate piceno.

Per quanto riguarda il primo, il Sermo guomodo Indez, non cognoscentes eum,
congregati sunt adpersus enm'?>, esso appartiene ai Sermones Quadragesimales —
traditi, come noto, da tre esemplari. Solo il codice della Biblioteca Apo-
stolica Vaticana ne conserva il testo, collocandolo tra 1 primi venti ser-
moni restituiti unicamente da questo testimone: nell’ordine ¢ infatti il
terzo, e non figura né nel Quaresimale della Biblioteca di Foligno, né in
quello della Biblioteca Angelica, né nelle redazioni dei materiali prodotti
da Giacomo nei cosiddetti “autografi”.

Analoga ¢ la situazione della seconda predica. 11 De reprobatione sacrifi-
ciorum Iudeorum'?® ¢ trasmesso soltanto in uno dei cinque libri di lavoro di
Giacomo, ossia nel codice M 3 — oggi Vat. Lat. 7780 — dove compare

123 Ctr. Vat. lat. 7642, Sermwo quonodo Iudei, non cognoscentes enm, congregati sunt adversus eunm (=
Sermo quomodo Inda), Sra-Tra. La traduzione della predica ¢ attualmente in fase di elaborazione da
parte di Filippo Sedda.

124 Ctr. Vat. lat. 7780, De reprobatione sacrificiornm Indeornm (= De reprobatione), 240r-244r.

125 Cfr. Lasi¢, Sermones cit., p. 521, n. 3.

126 Cft. ibid., p. 503, n. 58.



106 LORENZO TURCHI

come cinquantottesimo sermone, affidato ad una delle mwanus adiutrices
che sembrerebbe intervenire raramente sugli altri schemi del frate pice-
no'?’. Tuttavia, Giacomo ha partecipato direttamente alla redazione del
testo, intervenendo ai margini con integrazioni, postille ed espunzioni
che pur rendendo la lettura pit complessa, conferma il wodus operands at-
testato nei suoi materiali di lavoro.

Il primo sermone si apre con il tema: «Disse il padrone della vigna al
suo fattore: Chiama gli operai». Come si vedra, non presenta le consuete
distinctiones, ma consiste in una fedelissima riproposizione di passi scrittu-
ristici, collegati tra loro da brevi frasi di raccordo dello stesso Giaco-
mo'?8, Solo I'esordio presenta un particolare interesse, poiché imposta il
discorso sulla priorita degli ultimi rispetto ai primi: nella medesima pro-
spettiva — continua il predicatore — va collocata la Chiesa, che pur istitui-
ta per ultima, possiede maggiori meriti rispetto alla sinagoga:

“Dice il padrone della vigna al suo fattore: Chiama gli operai” [Mt 20,8], etc. “in-
cominciando dagli ultimi fino ai primi”, il che [significa che] inizio il fattore a dare il
compenso all’ultimo ladrone e all’'ultimo profeta, Giovanni Battista, e al “novissimo”
Stefano, che vide i cieli aperti [At 7,50], e ai “novissimi” apostoli e agli altri fedeli, al
fine di far comprendere che maggiori sono i meriti della Santa Chiesa e, per contro,
primi [i meriti] rispetto alla sinagoga. E percio chi pit merita piu deve essere onorato,
poiché colui che rifiuta di onorare il Signhore ¢ cosa giusta che non solo [non] meriti
I'onore, ma anche conviene che lo perda!??.

L’assenza delle distinctiones, indicate piu genericamente come “articoli”,
e la presenza di citazioni bibliche il cui testo risulta distante dalla 1#/gata
si spiegano con il ricorso, da parte di Giacomo, a una fonte dalla quale
attinge ampiamente tanto per i contenuti quanto per le citazioni scritturi-
stiche, talvolta riportate con errori di attribuzione o varianti significative.

127 Per le considerazioni di natura paleografica cfr. supra, nota 44.

128 Questo fenomeno — gia notato da Gattucci, I «Sermzones Donsinicales» cit., p. 141 — si riscon-
tra anche in altre prediche di Giacomo della Marca.

129 (““<D>icit dominus vinee procuratoti suo: Voca operarios” et reliqua, ubi “Mercedem
incipiens a novissimis usque ad primum’ [Mt 20,8], quod incipit procurator solvere novissimum
latronem et novissimum prophetam Iohannem Baptistam et novissimum Stephanum, qui vidit
celos apertos, etnovissimis apostolis etaliis fidelibus, ad intelligendum quod maiora sunt merita
et per contrans priora Sancte Ecclesie quam synagoge. Etideo qui magis meretur magjs honora-
ri debetur, quia qui Dominum honorate renuit, condignum est ipsum non solum mereri, sed
etiam honorem perdere condecet»: Vat. lat. 7642, 5ra.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 107

Citazioni di seconda mano e argomentazioni ricorrenti permettono di
riconoscere in Isidoro da Siviglia la fonte principale di Giacomo, nello
specifico una delle opere piu note della polemica antigiudaica altomedie-
vale: il De fide catholica ex 1 eteri et Novo Testamento contra Indaeos'®. Nei Ser-
mones Dominicales non ricorre alcun riferimento esplicito a questo trattato,
né sinora sono emerse menzioni nel Quaresimale. Tuttavia il testo, pur
non figurando nella Tabula Librorun'3', ebbe con ogni evidenza un ruolo
rilevante sia nella redazione del sermone sopra esaminato, sia nella stesu-
ra del De reprobatione sacrificiornm Iudeorum. Cio permette di confermare,
ancora una volta, la fluidita dei materiali predicabili nel passaggio dai libri
di lavoro al Quaresimale.

Nel Sermo guomodo Iudei 11 ricorso al testo isidoriano ¢ frequente — ben-
ché mai direttamente esplicitato —, e si accompagna a un progressivo di-
stacco dai passaggi piu duri presenti nel trattato. Questa considerazione
chiarisce la scelta dei vent articoli che compongono la predica, pensata
come un “vessillo” «ubi comprobata est sacra veritas christiana»!32.

Tra esst si distinguono: il primo, che annuncia la riunione di scribi, fa-
risei e principi dei sacerdoti «contra Christum Iesum»!33; il dodicesimo,
che raffigura Giudei e soldati mentre indossano metaforicamente la veste
rossa della derisione!?*; il quattordicesimo, che ricorda come «ludei ne-
gabant»!3> la verita della crocifissione. Gli altri articoli del sermone se-
guono fedelmente i racconti evangelici della Passio Christi: il tradimento
per trenta denari!3¢, la cattura nel Getsemani'?’, le accuse dei falsi testi-
moni!38. Non mancano 1 riferimenti agli eventi post-pasquali, come il
mandato missionario agli apostoli!3® — articolo diciannovesimo —, né

130 Isidorus, De fide catholica ex 1 eteri et Novo Testamento contra Iudaeos (PL 83).

131 Cfr. D. Lasié, Ie Tabulae librorum dellalibreria di S. Giacomo della Marca, «Picenum Se-
raphicunw, 8 (1971), pp. 13-41; C. Sansolini, San Giacono raceoglitore di codici e le vicendk della sua libre-
ria, in Atti del I Convegno di studi in onore di S. Giacono dellaMarca (Monteprandone, 13 novembre 1993),
Monteprandone 1994, pp. 25-54.

132 Vat. lat. 7642, 5ra.

133 [bid.

134 Cfr. Ibid., 6ra.

135 Tbid.

136 Cft. 1bid., 5tb.

137 Cft. 1bid.

138 Cft. 1bid., Sva.

139 Cft. 1bid., Gvb.



108 LORENZO TURCHI

quelli riguardanti le realta ultraterrene: «primo, quod ascendit ad Patrem
cum suis liberatis et receptus est cum magno onore; secundo, quod sedet
ad dexteram Patris»!40 — articolo ventesimo —.

La corrispondenza tra questi articoli e i capitoli del De fide — dal capito-
lo 19 al 57 — con accorpamenti e omissioni, mostra una dipendenza so-
stanziale da Isidoro, sebbene non priva di operazioni di riscrittura che ri-
collocano veri e propri “tasselli” isidoriani in nuovi contesti'4!.

In generale, nella redazione del suo sermone, il frate piceno considera
Isidoro come unica auctoritas, oltre ai brani scritturistici e quelli di Ilario di
Poitiers'#42, anch’esso filtrato da Isidoro. Tuttavia, nei passaggi dell’opera
isidoriana che, con ogni evidenza, appaiono particolarmente duri, Gia-
como interviene riducendo o omettendo tali sezioni, con I’esito di atte-
nuare le affermazioni di pit immediata e aspra polemica antigiudaica. Per
maggiore chiarezza, si mostra di seguito il confronto tra due passi di Isi-
doro e il testo corrispondente rielaborato da Giacomo. Nel primo esem-

pio:

Isidorus, De fide

lacobus de Marchia, Sermo quomodo Inudei

Del resto il nome di “cani” ¢ a loro [cioe
agli ebrei] assegnato anche tramite un
altro profeta. In Isaia infatti ¢ scritto:
“Sono tutti cani ciechi, incapaci di ab-
baiare” [cfr. Is 56,10]. Infatti ¢ abitudine
dei cani, come dice il nostro Ilario, “gio-
care con il pastore, riconoscere il gregge,
inseguire le fiere che stanno in agguato”.
Ma questi cani ciechi non vedendo il lo-
ro pastore, non comprendendo il [loro]
ufficio, rivolsero i loro latrati dalle fiere

verso il gregge e dai ladri verso il Signo-
rel4s.

1l cane, secondo llario, fa festa al pa-
drone e conosce le pecore e mette in
fuga 1 lupi; ma costoro non hanno rico-
nosciuto le pecore di Dio, né lo stesso
Signore!#4,

140 Thid., Tra.

141 F£ in questi capitoli che anche il vescovo spagnolo si era soffermato sugliscribi e i farisei
riuniti insieme, sulla veste rossa indossata, sulla crocifissione, nonché sugli altri episodi pre-
pasqualie post-pasquali. Cfr. Isidorus, De fide,lib. 1, cap. 19, nn. 1-2 (PL.83, 477-478); cap. 32, n.
1 (PL 83, 482-483); cap. 36, nn. 1-4 (PL 83, 485-480).

142 1l nome di llario compare in Ibid., lib. 1, cap. 19, n. 2 (PL 83, 478).

143 «Canum autem nomen in eos est etiam per prophetam alterum constitutum. In Isaia
enim scriptum est: “Omnes canes caecl, nesdentes latrare”. Canum enim mos est, ut ait noster



Nel secondo esempio:

GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 109

Isidorus, De fide

lacobus de Marchia, Sermo quomodo Indei

In riferimento a questo Giuda traditore
Geremia cosi aveva predetto: “Il peccato

E questo ¢ quel grande peccato che mai
Dio dovra perdonare ai Giudei'4S.

di Giuda é scritto con uno stilo di ferro,
con una punta di diamante” [Ger 17, 1],
cosa che o0 a Giuda o ai Giudei non a
torto si addice, poiché essi cosi peccaro-
no nei confronti di Cristo che la loro
colpa non ¢ tracciata con inchiostro,
quasi che possa essere cancellata, ma ¢
scritta con stilo di ferro dalla punta di
diamante, cio¢ in modo che per la du-
rezza del loro cuore non puo essere can-
cellata, se non credonol4>,

Come si puo osservare, Giacomo evita di riportare ad litteram 1 passi di
Isidoro, mitigando la »is polemica della fonte.

Passando al secondo sermone De reprobatione sacrificiornm Iudeornm, il ti-
tolo oscilla tra I'originario De fide e I'integrazione voluta da Giacomo, che
aggiunge di sua mano De reprobatione sacrificiorum ludeorun'¥’ per sottoli-
neare la contrapposizione tra i sacrifici ebraici e quello cristiano.
L’esordio si presenta particolarmente vibrante: Giacomo ricorre ai Zgpoi
piu diffusi, in particolare al binomio luce/tenebre, al fine di accentuare la
radicale diversita tra i due mondi:

Hilarius, “pastori alludere, gregem nosse, insidiantes feras persequi”. At veroisti caed canes, pa-
storem suum non videntes, officium non intelligentes, latratus suos a feris ad gregem, a furibus
ad Dominum retorserunty: Isidorus, De fide, lib. 1, cap. 19, n. 2 (PL 83, 478).

144 «Canis, secundum Ylatium, applaudet domino et cognoscitoves et fugit lupos, sed ipsi
non cognoverunt oves Dei, nec ipsum Dominumy, Vat. lat. 7642, 5ra.

145 «De ipsoautem Iuda proditore Ieremias praescius ita ante praedixit: « Peccatum Iuda
scriptum est stylo ferreo in ungue adamantino », quod sive ad Iudam, sive ad Iudacos non in-
congrue convenit, quissic peccaverunt in Christum, ut non sit peccatum eorum atramento con-
scriptum, quod deleri forsitan potest, sed stylo ferreo in ungue adamantino exaratum, id est,
quod deleti non possit prae duritia cordis eorum, nisi crediderint»: 104, lib. 1, cap. 26, n. 2 (PL.
83, 479).

146 «EBtistud est illud magnum peccatum quod numquam Deus debeat parcere Iudeis»: Vat.
Lat. 7642, 5tb.

147 Cfr. Vat. Lat. 7780, 240r.



110 LORENZO TURCHI

Ora se un uomo riceve la circoncisione di sabato perché non sia trasgredita la Leg-
ge di Mose, voi vi sdegnate contro di me perché ho guarito interamente un uomo di
sabato?’ [Gv 7,23]. Ecco, in maniera evidentissima la durezza di quegli ostinati scruta a
fondo se Cristo sia venuto, ma essi negano con inganno la verita. Osservano la con-
versione dei pagani, poiché con la loro opera estinguono il lume della verita. Control-
lano se l'osservanza del sabato venga disattesa, ma poi maliziosamente non vogliono
riconoscetlo. Idolatrano la circoncisione della carne, loro, che hanno gettato via la pu-
rezza del cuore. Conoscono le cerimonie, gli anniversari e i sacrifici, tutte cose ‘umbra-
tiche’, che vengono spente dalla luce di Cristo che viene: ma essi perseverano nella lo-
ro ostinata malizia. [...]. Quanto piu la mente ¢ risoluta nella malizia, tanto piu capisce
e comprende falsamente tutte le cose contro la propria salvezza; ed essi dalla verita ti-
rano fuori la menzogna, dalla luce la tenebra, da ci6 che ¢ profumo il fetore, con una
cosi consueta malizia e cecita ebraica, sempre con oscurita comprendevano il sacro
eloquio di Cristo benedetto e dei suoi apostoli. E come con ostinato intelletto in ma-
niera perversa intendono la divina Scrittura — con somma loro stoltezza, credendo nel-
la remissione dei peccati, nell’aspersione del sangue del vitello —, poiché ¢ impossibile
eliminare detti peccati con il sangue dei capri e dei vitelli'4s.

11 testo si configura nuovamente come una densa sequenza di citazioni
bibliche collegate da brevi note di raccordo, con il secondo libro del De
fide'*> come nucleo principale!’; tradendo in una sola, e quasi fugace al-

148 «““<§>i enim circumcissionem accipit homo in sabbato, utnon solvatur lex Moysi<s>, et
mihi indignamini, quod totum hominem salvum feciin sabbator”, lo. 7 [lo 7, 23]. Ecce eviden-
tissime obstinatorum duritia Christum venisse perlegit, sed veritatem dolose negant; gentium
conversionem conspiciunt, quoniam opeti vetitatis lumen extingunt. Sabbati observationem re-
probatam esse conspiciunt, sed confiteri malitiose nolunt; circumcissionem carnis venerant, qui
cordis munditiam proiecerunt; cerimonias, anniversatios sacrifitiaque unbraticha veniente Chri-
sto lumine exinanita esse cognoscunt, sed aduc eorum obstinata malitia perseverant. ““Sicircum-
cissionem” etc. Quanto magis mens estobstinata in malitia, tanto magis perverse intelligit et
comprehendit ozzria contra suam salutenr; et de veritate capiunt mendacium, de luce tenebram, de
odori [sic] fetorem, cum sicut usitata malitia et ebraica cecitas semper cum tenebra intelligebant
sacrum eloquium Christi benedicti et eius apostolorum. Et sicut cum obstinato intellectu perver-
se intendunt divinam Sctipturam, ¢z sunima eornm stullitia, credendo la remissione delipeccats, in asper-
tione sangninis vitnl, quia impossibile est per sanguinem ircorum et vitulorum ditti [sic] peccatax:
Vat. lat. 7780, 240r. Le parole in corsivo sono quelle inserite nel margine esterno da Giacomo,
precedute da segno di richiamo di un tratto obliquo coronato da due puntini.

149 Cfr. Isidorus, De fide, lib. 2, capp. 1-28 (PL 83, 499-538).

150 I articolazione in quattro punti principali da svolgere, che diventano tre nel corso della
predica, sisovrappone anche in questo caso con il De fide catholica: «Dicit ergo ‘Sienim in sabba-
to’, ubi ad confusionem pertinacie ludeorum etad illuminationem gentium 4°f nobilissimos arti-
culos et omni veritate plenissimos hoc mane vesttis caritatibus faciemus: primus articulus, quan-
tum ad introductionem gentium et Iudeorum deiectionem [deiectionem corretto su reprobatio-



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 111

lusione'®! il nome del vescovo spagnolo, che altrimenti resterebbe
nel’ombra. Ne risulta cosi un dittico ideale con il Sermo quonodo Indaei,
dipendente dal primo libro del trattato isidoriano.

Sebbene Isidoro avesse concepito la propria opera come un testo teo-
logico a forte impianto apologetico, volto a dimostrare la superiorita del-
la fede cristiana, Giacomo ne mutua struttura e contenuti adattandoli al
genere omiletico, modificandone cosi funzione e contesto d’uso a cui il
trattato era in origine destinato.

Ne risulta un quadro certamente ricco, ma privo dell’originalita che un
uso meno pedissequo a Isidoro avrebbe consentito. Unica eccezione ¢
Vincipit, in cui Glacomo gioca su richiami e paralellismi, come mali-
tia/ malitiose, lux/ tenebra, termini particolarmente frequenti, accompagnati
da una serie di lessemi semanticamente collegati, come dolose e perverse).
Allo stesso modo, i poli /ux e tenebra, assolvono alla funzione di specchi
riflettenti la polemica antigiudaica: Cristo, che ¢ la luce, diviene quel /umen
veritatis che si vorrebbe spegnere; mentre sara proprio quel Jumen, quasi
alla stregua del cero nella notte della veglia pasquale, a portare la vera lu-
ce. Da quella luce, tuttavia, gli avversari sono in grado di tirar fuori mali-
ziosamente la Zenebra; essi che vivono nelle cose “umbratiche”.

4. A guisa di conclusione

L’analisi dei testi editi e inediti di Giacomo della Marca mostra come
la sua posizione in merito alla guaestio hebraica non introduca elementi di
rottura con le coordinate omiliteico-giuridiche della tradizione. Pur muo-
vendosi entro schemi consolidati della polemica antigiudaica, Giacomo
tende tuttavia a mitigare 1 toni, selezionando accuratamente le proprie
fonti e riformulando i materiali pit duri attraverso un processo di revi-
sione “ponderata”. Ne deriva un’argomentazione lontana da invettive
estreme, nella quale, egli scagiona gli ebrei dall’accusa di “deicidio”, pur
non escludendone il coinvolgimento nella morte del Cristo all'interno di

nem]; secundus articulus, quantum ad Iudeorum incredibilem obcecationem; tertius articulus,
quantum ad Iudeorum sacrificiorum reprobationem»: Vat. lat. 7780, 240v.
151 Cfr. Ibid.



112 LORENZO TURCHI

una rilettura teologica complessiva dell’evento, e condanna al contempo
persecuzioni e conversioni forzate!>2,

La vena intransigente dell’offensiva osservante nei confronti
dell’ebraismo, comprensibile nel quadro del progetto politico-economico
dei predicatori, volto a sanare la dissociazione tra la societa civile e la visio
di una christianitas percepita come lacerata ed esangue —, si traduce, di fat-
to, nella fermezza dell’applicazione della normativa canonica mirata alla
tutela della comunita cristiana e alla definizione identitaria della stessa
christianitas'>3.

’immagine complessiva che emerge ¢ quella di un predicatore che,
pur erede di #9po7 antigiudaici del tardo Medioevo, i rielabora entro un
orizzonte biblico — di cui dimostra di avere un’ampia conoscenza — tra-
ducendo tale lettura teologica in una prassi pastorale e giuridica volta a
promuovere la moralizzazione e 'ordinato controllo della soczetas.

Infine, come si ¢ potuto constatare, lo studio degli inediti “libri di la-
voro” ha consentito di ampliare in modo significativo I'orizzonte delle
testimonianze relative alla guaestio hebraica nel pensiero del frate piceno.
Particolarmente rilevante, a questo proposito, ¢ un exezzplum riferito dallo
stesso Giacomo:

Vediamo infatti persone deboli e anziane che, perseverando, compiono lunghi pel-
legrinaggi, come accadde a me in gioventu, mentre andavo lungo la strada verso Firen-
ze con uno zoppo. Benché io passassi avanti, tuttavia mi fermavo troppo, e intanto
egli perseverava, e insieme entrammo a Firenze!54.

152 Cfr. Bartolomei Romagnoli, Infedeli cit., 175.

153 Difatt, il divieto di prestito agli ebrei e la minacdia di espulsione, come osserva Giacomo
Todeschini, non ¢ il «frutto diuna generica antipatia, ma un preciso risultato di un disegno eco-
nomico e politico che nell'usuralegge il segno di una cultura diversa e finanziariamente incom-
patibile», un disegno legato alla nuova promozione economica e religiosa della civilta che
I'Osservanzastava perseguendo: G. Todeschini, Teore econontiche francescane e presenza ebraica in Ita-
lia (1380-1462),in 1/ rinnovamento del francescanesimo: I’Osservanza, Atti del’X1 convegno internazio-
nale (Assisi, 20-21-22 ottobre 1983), Assisi 1985, p. 216.

154 «Videmus enim debiles et senes, perseverando,longas peregrinationes petficere, sicut
conpetitmihi in iuventute per viam eundi Florentiam cum uno claudo. Quamvis quod ante tran-
sibam, sed pausabam nimis et interim ille perseverabatet insimul ingressi sumus Florentiam»:
SD 1, Sermo 21, De perseverantia, p. 360.



GIACOMO DELLA MARCA E GLI EBREI 113

Allo stesso modo, lo studio del corpus delle opere giacomiane, che pro-
cede parallelamente sul piano storiografico e su quello, piu lento e com-
plesso, dell’edizione degli inediti, appare quindi essenziale per compren-
dere 'apporto del frate piceno alla definizione dell’identita teologica, pa-
storale e culturale dell’Osservanza francescana del Quattrocento.






M. Buccolini, Francesco da Monteprandone e le missioni francescane nello SriLanka nel Cinquecento
/ Francesco da Monteprandone and the Franciscan missions in SriLanka in the XVI century
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4135

Francesco da Monteprandone e le
missioni francescane nello Sr1 Lanka
nel Cinquecento

Marco Buccolini

Abstract

I articolo descrive 'opera missionaria svolta nella meta del Cinquecento da
P. Francesco da Monteprandone, frate Minore Osservante. Il francescano mar-
chigiano fu tra i pionieri dell’evangelizzazione dello Sri Lanka, ed era curiosa-
mente l’unico italiano tra i missionari, il resto dei quali erano tutti portoghesi. F
ricordato nelle cronache per aver battezzato il Re di uno dei regni in cui era di-
visa Iisola. La seconda parte dell’articolo si sofferma sulla possibilita che un
antico crocifisso, conservato nel museo del convento francescano di Monte-
prandone, possa essere appartenuto a Francesco da Monteprandone.

The article describes the missionary work carried out in the mid-16th centu-
ry by Father Francesco da Monteprandone, a Friar Minor Observant. The
Franciscan friar from the Marche was one of the pioneers of the evangeliza-
tion of Sri Lanka and, curiously, was the only Italian among the missionaries,
the rest of whom were all Portuguese. He is remembered in the chronicles for
having baptized the king of one of the kingdoms into which the island was di-
vided. The second part of the article focuses on the possibility that an ancient
crucifix, preserved in the museum of the Franciscan convent of Montepran-
done, may have belonged to Francesco da Monteprandone.

Introduzione

Nel bel libro di Alfredo Berta sui missionari appartenuti nei secoli ai
frati Minori delle Marche, vi ¢ un breve profilo di fra Francesco da Mon-
teprandone, missionario nel Cinquecento nell’isola di Ceylon, oggi de-

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.115-130



116 MARCO BUCCOLINI

nominata Sti Lankal!. Le notizie raccolte da Berta si basano su due lettere
pubblicate da Marcellino da Civezza nel periodico La Palestina ¢ le rima-
nenti missiont francescane ¢ su una recensione del p. Hotmer che nella rivista
Studi Francescani illustra un libro di fonti e documenti sulle missioni nel
Cinquecento di francescani e gesuiti nello Stri Lanka?.

Dalle due lettere trascritte dal Civezza il p. Berta ricava le poche noti-
zie pubblicate. Francesco da Monteprandone parti per le missioni in In-
dia sotto il generalato di Giovanni da Calvi (1541-1547), dopo essersi re-
cato in precedenza in Portogallo per acquisire la lingua e unirsi agli altri
missionari, tutti portoghesi. Chiese ed ottenne di ritornare in patria nel
1562, dopo 20 anni di lavoro missionario sia tra i cristiani portoghesi che
tra gli indigeni. Subi molte prove dolorose e fu piu volte imprigionato e
bastonato®. A queste notizie, Berta aggiunge anche che Francesco da
Monteprandone avrebbe battezzato nel 1546 il Re di «Handy» (sic!), cor-
rettamente Kandy. Una notizia solo accennata dall’autore, perché tratta
dalla citata recensione su Studi Francescani, ma non approfondita dalla let-
tura del libro recensito che Berta non ha potuto vedere#.

Ripartendo dal semplice ma prezioso lavoro fatto dal p. Berta, ho cet-
cato di dare maggior luce a questo interessante personaggio. Francesco
da Monteprandone puo essere considerato, infatti, uno dei primi missio-
nari francescani dell’epoca moderna e il primo della Provincia Osservan-
te marchigiana, se si eccettuano i frati che partivano per servire la Custo-
dia di Terra Santa®. Dopo il periodo Medioevale, ricco di missionari, nel

1 Ctr. A. Berta, I Frati ninori delle Marche Missionari nel mondo, aggiornamenti e note a cu-
ra di G. Mandolini, Potenza Picena 2002, pp. 49-50.

2 Cfr. La Palestina e le rimanenti Missioni Francescane in tutta la terra. Cronaca compilata dai pa-
dri Marcellino Da Civezzga e Teofilo Domenichelli in varie lingue, Roma 1890, pp. 311-312. La re-
censione indicata da Berta ¢: C. Hotmer, [recensione a] G. Schurhammer, E.A. Voretzsch,
Ceylon ur Zeit des Konigs Bhuvaneka Babhn und Frang Xaver (1399-1552). Quellen zur Geschichte
der Portugiesen sowie der Fransiskaner und jesuitenmission anf Ceylon, im Urtext herausgegeben und er-
kldrt, Leipzig 1928, «Studi Francescani», 26 (1929) 4, pp. 537-539.

3 Berta, I Frati minori delle Marche cit., pp. 49-50.

4 Ibid., p. 50.

> Gli altri Osservanti delle Marche che nel Cinquecento partirono per le missioni si re-
carono tutti in Terra Santa. Essi furono: Angelo da Laudatio, Battista da Macerata, Simone
da Mombaroccio, Giambattista da Massaccio, Egidio da Maciano, Paolo da Matelica, Gia-
como da Falciano, Francescoda Fano, Giambattista da Montegiano e Clemente da Mom-



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 117

Quattrocento e nel primo Cinquecento, la Chiesa in genere e anche
I’Ordine francescano furono impegnati soprattutto nella riforma interna.
In questo periodo tra i francescani delle Marche si annoverano molte fi-
gure di santi, predicatori, operatori sociali, ma pochi missionari. Dopo le
grandi scoperte geografiche dell’America e di grandi zone dell’Africa e
dell’Asia, inizio per la Chiesa un lungo periodo di evangelizzazione nelle
nuove terre. Questa grande spinta missionaria, iniziata nel Cinquecento,
divenne ancora piu intensa nel Seicento. In questa nuova era di evange-
lizzazione della Chiesa, i francescani furono spesso protagonisti e fra
Francesco da Monteprandone fu il primo della Provincia Osservante
marchigiana a dare il suo contributo®. Non sono molte le fonti che forni-
scono notizie sul frate monteprandonese ma sono sufficienti per avere
uno sguardo generale sulla sua opera missionaria svolta nello Sti Lanka e,
in particolare, sull’interessante notizia del Battesimo del Re di Kandy’.

Lo S7i Lanka nel X1V'T secolo

Alla fine del XV secolo l'isola dello Sri Lanka era divisa in tre piccoli
regni. Quello principale era il regno di Kotte che aveva il controllo del
sud e della parte occidentale dell’isola. A nord esisteva il regno di Jaffna e
nella parte centro orientale il regno di Kandy. Nel 1521 ci fu un evento
tragico che ridisegno i confini politici dell’isola. I tre figli di Vijayabahu
VII, re di Kotte, uccisero il padre dividendosi tra loro il tetritorio e dan-

baroccio. Dubbial’appartenenza alla Provincia marchigiana di Maurizio Saraceno missio-
nario in Lituania e Giovanni da Condovilla in Africa. Ibid., pp. 49-52.

6 Sulla storia delle missioni francescane siveda il monumentale Marcellino da Civezza,
Storia universale delle missioni francescane, 11 voll., Roma-Prato-Firenze 1857-1895; ¢ la buona
sintesi di B. Fedele, Missionari Francescant. Sintesi storica e bio-bibliografica con Sommario Geografi-
co-Cronologico, 1.’ Aquila 1966. Vedere anche G. Buffon, Tra spagio e territorio: la Missione fran-
cescana in epoca moderna, Assisi 20006.

7 Non si trovano informazioni su fra Francesco nell’ Archivio della Parrocchia di Mon-
teprandone. Il primo volume del libro dei battesimi inizia a registrare i nomi solamente a
partire dal 1560. 1l primo volume del libro dei defunti, che iniziava a registrare i nomi a
partire dalla stessa data e in cui forse si poteva trovare qualche notizia, ¢ andato smatrito.
G. Caselli, Memorie storiche di Monteprandone (Provincia di Ascoli Piceno), 8 voll., IV: Lotte civili e
il Cinguecento, Montalto Marche 1938, p. 45.



118 MARCO BUCCOLINI

do vita cosi ad altri tre regni minori: Kotte, Sitawaka e Raigama. II regno
di Kotte fu indebolito da questa divisione e il ruolo di prima potenza
dellisola gli veniva contesa dal regno di Sitawaka guidato dall’ambizioso
Re Maiadune, il quale nel 1538 uni al suo regno il territorio di Raigama e
negli anni successivi cerco di invadere il regno di Kandy.

L’avvenimento che cambio gli equilibri dello Sri Lanka nel Cinquecen-
to fu pero larrivo dei portoghesi, che giunsero per la prima volta
nell’isola nel 1505. L’anno successivo riuscirono gia a stringere un accot-
do di scambio militare e commerciale con il Re di Kotte, Paramakrabahu
VIII. Costruirono un primo insediamento nella citta di Colombo, dove
eressero anche la prima cappella cristiana dell’isola dedicata a S. Lorenzo.
Nel 1518 venne costruita una fortezza piu grande in cui risiedevano sta-
bilmente 200 soldati. I.’isola divenne per i portoghesi un importante ful-
cro commerciale da cui partivano navi cariche di pepe, cannella e avorio,
che facevano scalo al porto di Cochin in India e da qui partivano per
I'Europa8.

La divisione e la debolezza dei piccoli regni dello Sri Lanka era favo-
revole ai Portoghesi a cui i vari re in lotta tra loro si rivolgevano per
chiedere appoggio militare, concedendo in cambio favori commerciali.
Tra le varie concessioni fatte ai portoghesi, c’era la possibilita di accoglie-
re nei territori dell’isola missionari che potessero annunciare il Vangelo.

Gli inizi della missione francescana nello Sri Lanka: il regno di Kotte

Le missioni francescane nello Sti Lanka erano un tutt'uno con quelle
dell’India. I primi frati francescani arrivarono in India con la spedizione
di Cabral del 1500. Nel primo ventennio del secolo una ventina di frati vi
lavoravano in maniera pit 0 meno spontanea, mentre nel 1518 si cerco di
delineare una prima struttura e organizzazione ai missionari delle Indie
nominando un Commissario, dipendente dalla Provincia Osservante di
Portogallo, che coordinava I'azione dei missionari francescani. Nel 1542
il Commissariato venne sostituito dall’istituzione di una Custodia eretta

8 Per una visione generale dello Sri Lanka nel XVI secolo: V. Perniola, The Catholic
church in Sri Lanka. The Portugnese period, 1: 1505 to 1565, Dehiwala 1989; P.E. Pieris, Ceylon
and the Portuguese 1505—1658, Tellippalai 1920.



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 119

sotto il titolo di S. Tommaso. Il Custode, rispetto al Commissario, aveva
maggiore autonomia e liberta di azione nelle decisioni pur rimanendo
sempre sotto la Provincia Osservante Portoghese?.

Alla stessa custodia di S. Tommaso delle Indie facevano riferimento
anche i missionati francescani che iniziarono a lavorare nello Sti Lanka.
Alcuni sacerdoti secolari erano presenti nell’isola fin dai primi anni in cui
1 portoghesi vi arrivarono e sporadicamente anche qualche francescano.
Tuttavia la loro azione pastorale si limitava in pratica a fornire il servizio
religioso ai militari portoghesi!”.

Iattivita missionaria nell’isola ebbe un importante impulso nel 1543,
In questo anno il Re di Kotte, Buvenekabahu VII, aveva mandato in
Portogallo il suo ambasciatore, Sri Ramaraksa Pandita, chiedendo appog-
gio militare al Re Giovanni III e fornendo in cambio varie concessioni
commerciali. Tra gli accordi, il Re di Kotte diede anche il permesso di far
entrare missionari cattolici nel suo regno e addirittura si manifesto aperto
a ricevere lui stesso il battesimo. In seguito a queste concessioni, il Re del
Portogallo, Giovanni 111, fece preparare una spedizione per lo Sti Lanka
capitanata da Diego da Silveira. Nella nave, oltre ai soldati e
all’ Ambasciatore del re di Kotte, erano presenti anche sei frati francesca-
ni destinati ad evangelizzare I'isola. Come Guardiano e superiore dei mis-
sionari fu nominato Joao da Villa do Conde. Degli altri cinque frati che
facevano parte della spedizione conosciamo i nomi dei portoghesi fra
Simao de Coimbra e fra Gongalo e dell’italiano fra Francesco de Monte-
prandone!’.

91 francescani missionari in India provenivano principalmente dalle due Provincie Os-
servanti di Portogallo e anche dalla Provincia della Piedade, degli Osservanti Riformati
portoghesi. I frati della Provincia della Piedade tentarono nel 1547 di costituire una Custo-
dia autonoma nelle Indie ma non riuscirono ad ottenerla. Percio la Custodia di S. Tomma-
so delle Indie coordinava insieme tutti i missionari portoghesi, sia Osservanti che Riforma-
ti. Cfr. A. Montes Moreira, A ordens dos Frades menores no Portugal moderno: una visio global,
«Lusitania Sacra», 44 (2021), pp. 15-57: 27-28, 41.

10 Perniola, The Catholic Church in Sri Lanka cit., pp. 10-11.

1 Cfr. Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 1, p. 125. Paulo da Trindade,
Conguista Espiritual do Oriente. Em que se da relacao de algumas consas mais notaveis que fizeram os
Frades Menores da Santa Provincia de S. Tome da India Oriental em a pregagio da fé e conversio dos
infiéis, em mais de trinta reinos, do Cabo de Boa Esperanca até as remotissimas Ilbas do Japio, a cura
di F. Felix Lopes, III, Lisbona 1967, pp. 25-26, nota 4.


https://umlibrary.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma991002408259706306&context=L&vid=853UOM_INST:umlibrary&lang=en&adaptor=Local%20Search%20Engine
https://umlibrary.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?docid=alma991002408259706306&context=L&vid=853UOM_INST:umlibrary&lang=en&adaptor=Local%20Search%20Engine

120 MARCO BUCCOLINI

La nave parti da Lisbona il 25 marzo 1543 e 1 missionari ebbero il pri-
vilegio di ricevere la benedizione da parte del Generale dei francescani
Osservanti, fra Giovanni da Calvi, che in quel periodo, insieme al suo se-
gretario fra Andrea da Insua, dimorava in Portogallo come inviato del
Papa presso il Re portoghese!?. Dopo quasi cinque mesi di viaggio, il 3
settembre la nave arrivo a Goa. In questa citta risiedeva il Governatore
portoghese delle Indie al quale Joao da Villa do Conde consegno i di-
spacci del Re portoghese Giovanni III. La spedizione prosegui poi per
I'isola dello Sti Lanka e arrivo alla citta portuale di Colombo dove
I'equipaggio sbarco. I francescani furono inizialmente accolti nella for-
tezza portoghese!.

Da questo momento Joao da Villa do Conde e gli altri missionari, tra
cui Francesco da Monteprandone, iniziarono la loro opera di evangeliz-
zazione nell’isola, nella parte di territorio governata dal Re di Kotte. Le
difficolta non furono poche. La disponibilita del Re di Kotte a ricevere il
battesimo cadde nel vuoto. Buvenekabahu VII temeva che, se avesse ri-
cevuto il battesimo, sarebbe stato disapprovato dalla popolazione buddi-
sta del suo regno, rischiando di essere rovesciato dal trono. Nel 1545
emano perfino una legge con cui venivano confiscate le terre a coloro
che si facevano battezzare. Solo dopo la mediazione di un funzionario
simpatizzante del cristianesimo, Buvenekabahu VII ritiro le leggi contro i
cristiani convertiti. Anche se fu abbandonata la speranza di convertire il
Re, i francescani poterono continuare comunque a predicare ed evange-
lizzare la popolazione locale!“.

12 [bid., p. 26, nota 4. Paolo III nel 1542 aveva inviato Giovanni da Calvi in Portogallo
dove rimase fino a gran parte del 1543. Il Pontefice gli chiese di mediare presso il Re Gio-
vanni III affinché facesse entrare in Portogallo il nuovo Nunzio Luigi Lippomano a cui
impediva l'ingresso per alcuni contrasti con Roma. G. Bertini, Frey André da Insua interme-
diario fra i Famnese ¢ le corti iberiche ed il rmolo di Parma nella diffusione in Italia della “Cronicas” di
Marcos de Lisboa in Frey Marco de Lisboa: Cronista Franciscano e Bispo do Porto, Porto 2002, pp.
78-79. Giovanni da Calvi fu Ministro Generale dei Frati Minori per due mandati dal 1541
al 1544 e dal 1544 al 1547. Suo successore fu proprio Andrea da Insua che governo dal
1547 al 1553.

13 Paulo da Trindade, Conquista Espiritual do Oriente cit., pp. 25-26. 11 Governatore por-
toghese delle Indie era Martim Afonso de Sousa, che resse la carica dal 8 maggio del 1542
a meta dell’anno 1545.

14 1bid., pp. 33-34, nota 2. M. Debergh, I primi pilastri dell'evangelizzazione dell'india, del
Giappone ¢ della Cina,in Storia del Cristianesimo. Religione-Politica-Cultura, V111: 17 tempo delle con-



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 121

Il primo decennio di lavoro dei missionari fu il piu difficile. I france-
scani condussero alla fede principalmente persone provenienti dagli
schiavi o dalle caste inferiori ma la maggior parte dei nobili e capi locali si
mostrarono indifferenti o addirittura contrari all’annuncio del Vangelo.
Comunque, tra periodi favorevoli e periodi di persecuzioni, il lavoro di
evangelizzazione riusci a creare un primo gruppo stabile di cristiani loca-
li. Questi primi sforzi gettarono le basi per una seconda fase di evange-
lizzazione che ottenne una maggiore penetrazione del Vangelo nelle po-
polazioni localil>.

Francesco da Monteprandone e il battesimo del Re di Kandy

Nel 1545 si apri per i missionari francescani Popportunita di andare
oltre i territori della costa occidentale, appartenenti al regno di Kotte, e di
raggiungere le popolazioni del centro e della parte orientale dell’isola, go-
vernate dal Re di Kandy. Nel dicembre di questo anno infatti il re di
Kandy Jayavira si era rivolto al governatore portoghese Joao de Castro
chiedendo aiuto militare per difendersi da Maiadune, il confinante Re di
Sitavaka, che minacciava i suoi territoril®, In cambio dell’aiuto militare
Jajavira promise ai portoghesi di poter aprire un insediamento nella citta
portuale di Trincomalee, dove avrebbero potuto costruire una base mili-
tare e utilizzare il porto come luogo di partenza per il commercio di spe-

Sessioni (1530-1620/ 30), a curadi M. Venard (edizione italiana a curadi L. Mezzadti), Roma
2001, p. 747, nota 35.

15 1bid., p. 748. 1 missionari iniziarono a raccogliere maggiori frutti soprattutto dopo il
1560, quando 1 portoghesi conquistarono Jaffna, e alcuni Re locali si convertirono seguiti
da una buona parte della popolazione. Un mezzo di evangelizzazione efficace fu la realiz-
zazione di un catechismo e una raccolta di preghiere in lingua Tamil stampato nel 1554
sotto la direzione di Joao da Villa do Conde. |. Filliozat, Un Catéchisme Tamoul dn X1/ siécle
en lettres latines, Pondichéry 1967.

16 J] Re di Sitavaka, Maiadune, era apertamente contrario alla presenza dei portoghesi
nell’isola e siergevaa difesadelle tradizioni locali, tra cui la conservazione della religione
buddista contro quella cristiana. Voleva occupare il regno di Kandy e i suoi territori nel
centro dello Sri Lanka per aumentare il suo potere e avere maggior capacita difensiva nei
confronti dei portoghesi che controllavano le zone costiere. Paulo da Trindade, Conguista
Espiritual do Oriente cit., p. 64, nota 2. Joao da Castro era il nuovo Governatore portoghese
delle Indie, entrato in carica a settembre del 1545.



122 MARCO BUCCOLINI

zie. I.’accordo fu ottenuto grazie alla mediazione di Nuno Alvarez Perei-
ra un soldato portoghese giunto a Kandy nel 1542 e divenuto consigliere
del Re Jajavira. Tra le concessioni, Jajavira si era dimostrato disponibile
anche all’invio di missionari che potessero annunciare il Vangelo nel suo
regno e promise la sua personale conversione al cristianesimo!”.

A seguito di questi accordi, nel mese di aprile del 1546, Joao de Castro
invio una spedizione di 40 soldati capitanata da André de Sousa. Parten-
do dalla citta portuale di Trincomalee, la carovana doveva dirigersi verso
la capitale del regno di Kandy. Della spedizione facevano parte anche
due francescani: fra Antonio Padram e fra Simao de Coimbra, che
avrebbero dovuto catechizzare e battezzare il Re Jajavira!®.

Fu al termine di questa spedizione che inizio tra 1 portoghesi a girare
la voce che il Re di Kandy era stato battezzato. Il primo a darne notizia
fu André de Sousa, il capitano della spedizione. In una lettera del 27
maggio 1546, in cui riferiva al governatore Joao de Castro
sul’andamento della spedizione, sctive che arrivarono nella citta di Kan-
dy il 25 di aprile, e furono accolti con molto onore. In questa occasione
vennero a conoscenza con sorpresa che il re era gia stato battezzato di
notte, in maniera segreta, il giorno 9 marzo. André de Sousa non rende
noto pero il nome del sacerdote che aveva battezzato il Re'”.

Un’altra lettera in cui si fa cenno al battesimo del Re Jajavira ¢ quella
del missionario portoghese fra Antonio Padram, anche lui facente parte
della spedizione. Fra Antonio, scrivendo similmente a Joao de Castro su-
gli stessi avvenimenti, conferma che il Re era stato gia battezzato segre-
tamente di notte. Egli aggiunge che a celebrare il rito del Battesimo era
stato inviato fra Francesco, un buon frate di nazionalita italiana:
«Mamdaram por huu frade a Qota, frey Francisco, ytaliano, bon padre,
que o bautizou»?’.

I1 resoconto piu dettagliato degli avvenimenti, in cui si conferma che il
“frate Francesco italiano” battezzo il Re di Kandy, ¢ quello di Nuno Al-

17 Perniola, The Catholic Church in Sri Lanka cit., pp. 62, 71-72.

18 Tbid., pp. 162, 177.

19 Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 1, p. 355.

20 hid., p. 374. E presente qualche incongruenza tra Andre de Souza e fra Antonio Pa-
dram sulla data d’arrivo della spedizione. Fra Antonio dice di essere arrivato nel villaggio
di Kandy il giovedi santo, che nel 1456 cadde nel giorno 22 aprile, Andre de Souza dice
invece di essere arrivato il giorno 25 aprile, che era la Domenica di Pasqua.



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 123

varez Pereira, in una lettera del 29 maggio 15406, indirizzata ancora a Joao
de Castro:

A tamtos de Fevereiro mandey daquy hu moso meu que fose em busca do Padre
Guardiam com cartas ¢ olla de serteza do que tamto dezejavamos. E como na mynha
lhe pedia, que todauya vyese acompanhado dos mais que podese ¢ na terra hos nam
avia, acordaram hos Padres, que vyese ho Padre Frey Framcisco ytalyano e outro seu
companheiro com ho dito meu moso polo camynho da Jala, homde foram tomados
da jemte de Madune e pasaram da maneira, que o dito Padre Frey Framcisco a Vosa
Senhoria escreve. Chegou a esta cidade ho prymeito de Marco. A nove do dito mes
duas horas amtemenham fizemos el-Rey cristio. Chama-se Dom Manoell?!.

Grazie a queste tre testimonianze possiamo ricostruire con una certa
precisione le vicende del battesimo di Jajavira ad opera di fra Francesco
da Monteprandone. Nuno Alvarez Pereira, consigliere di Jajavira, igno-
rando larrivo della spedizione di André de Sousa, di cui facevano parte
anche 1 due frati Antonio Padram e Simao de Coimbra, aveva nel frat-
tempo inviato un suo messaggero a Joao da Villa do Conde, il superiore
dei missionati Francescani che dimorava sulla costa, nella citta di Co-
lombo. D1 fronte alla richiesta insistente di mandare un missionario per
battezzare il Re Jajavira, Joao da Villa do Conde invio Francesco da
Monteprandone, accompagnato da un altro frate. Francesco intraprese il
viaggio partendo da Yala, cioe dalla costa sud dell’isola, per cercare di ag-
girare almeno in parte i pericolosi territori controllati da Maiadune, Re di
Sitawaka. Arrivo nella citta di Kandy il 1 marzo e dopo poco piu di una
settimana, il 9 marzo, il giorno prima del Mercoledi delle ceneri, celebro
il battesimo di Jajavira anticipando cosi 1 due confratelli portoghesi che
arrivarono solamente a fine aprile.

11 ruolo decisivo nel battesimo del Re di Kandy fu quello di Nuno Al-
varez Pereira. Fu lui infatti a convincere Jajavira a ricevere il Battesimo.
Fu ancora lui a chiedere al guardiano della missione francescana, Joao da
Villa do Conde, di inviare un missionario per il Battesimo. Tuttavia,
P'opera di convincimento fatta da Nuno Alvarez affinché Jajavira accet-
tasse il Battesimo non fu accolta con entusiasmo da tutti i missionati. Fra
Antonio Padram la considerava inutile e inopportuna e affermava senza
mezzi termini che il Re si era fatto battezzare solo per opportunita, solo

21 Ibid,, p. 363.



124 MARCO BUCCOLINI

perché Nuno Alvarez Pereira lo aveva convinto che, se voleva l'aiuto mi-
litare dei portoghesi contro Maiadune, non aveva altra scelta che farsi
battezzare. Fra Antonio aveva avuto I'impressione che al Re di Kandy
non interessasse minimamente conoscere la fede cristiana, non era in
grado nemmeno di fare bene il segno della croce e continuava aperta-
mente ad appoggiare il culto popolare buddista??.

Ad ogni modo, anche se la conversione di Jajavira fu pit una scelta
opportunistica che il frutto di una profonda convinzione, il battesimo del
Re di Kandy fu un tassello importante nell’evangelizzazione dello Sti
Lanka. Nei primi anni di attivita missionaria i francescani avevano opera-
to solo sulla costa occidentale del Regno di Kotte, il Battesimo di Jajavira
fu il primo passo per evangelizzare nuovi territori situati piu all’interno e
nella parte orientale dell’isola. Un seme che non riusci subito ad attecchi-
re ma che avrebbe portato frutti piu stabili negli anni successivi?3 .

In tutto cio il ruolo di Francesco da Monteprandone fu principalmen-
te quello di celebrare il rito del Battesimo, compiuto il giorno 9 marzo
1546. Durante la liturgia a Jayavira venne dato il nome cristiano di don
Manuel. Fra Francesco non sembra aver svolto un ruolo, se non minimo,
nella catechesi ed evangelizzazione del Re. Egli rimase, infatti, pochi
giorni a contatto con Jajavira. Arrivato a Kandy il 1 marzo, si fermo nella
citta all’incirca una decina di giorni e ritorno alla sua base missionaria po-
chi giorni dopo aver celebrato il rito del Battesimo?+.

Altre notizie sull’opera missionaria di Francesco da Monteprandone

Non abbiamo molte altre notizie sull’attivita missionaria di Francesco
da Monteprandone. Sappiamo pero che il viaggio di andata per andare a
Kandy non fu affatto semplice. Il gruppo in cui viaggiava, composto da

22 Ibid., pp. 371-376. Vedere anche Paulo da Trindade, Conguista Espiritual do Oriente cit.,
pp. 64-65, nota 2.

23 Nel 1565 Karalliyadde, il Re di Kandy successore di Jajavira, si fece battezzare e per-
severo nella fede favorendo la predicazione dei missionari. 14id., pp. 63, nota 1; 64-68.

241 documenti accennano alla presenza di un Padrino di Battesimo del Re. Potrebbe
essere stato colui che si occupo della catechesi preparatoria al Battesimo di Jajavira.
Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 1, p. 370.



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 125

un altro confratello e da alcuni accompagnatori, fu bloccato dagli uomini
di Maiadune. Francesco riusci in qualche modo ad essere liberato e a
proseguire il viaggio mentre il frate che lo accompagnava, di cui non co-
nosciamo il nome, venne trattenuto in prigione. Dopo una quindicina di
giorni, il 14 marzo, Joao da Villa do Conde si reco nel villaggio di Seita-
vaka per liberare il frate che aveva accompagnato Francesco da Monte-
prandone e che era ancora prigioniero:

A 14 do dito mes foram dada sas cartas na Cota ao Padre Frey Amtonio, polo
Guardiam ser em Seitauaca, a tirar ho companheiro de Frey Framcisco, que ho tinham
la preso?s.

Tra i missionari dello Sri Lanka fra Francesco era I'unico italiano men-
tre tutti gli altri provenivano dal Portogallo?. 11 frate monteprandonese
aveva imparato la lingua portoghese, anche se Nuno Alvarez Pereira si
lamento per scritto con Joao de Castro che non la parlava benissimo?’.
Comunque Francesco riusciva a comunicare con i portoghesi sia a voce
che per scritto. Ci sono notizie infatti di alcune sue lettere, di cui pur-
troppo non abbiamo il testo, indirizzate a personaggi portoghesi. Di una
lettera di Francesco da Monteprandone fa menzione Nuno Alvarez Pe-
reira che in una missiva del maggio del 1546, diretta a Joao de Castro, af-
ferma che Francesco aveva scritto in precedenza allo stesso Joao de Ca-
stro sul fatto del suo compagno catturato dagli uomini di Maiadune. Joao
de Villa de Conde, scrivendo nel dicembre 1546 al Re del Portogallo, ac-
cenna pure ad alcune lettere che Francesco da Monteprandone aveva in-
viato riguardo al Battesimo del Re di Candy?®.

25 Ibid. p. 363. Vedi anche: Paulo da Trindade, Conguista Espiritual do Oriente cit., p. 35,
nota 2.

26 Joao da Vila do Conde e il primo gruppetto di frati, che insieme a Francesco da
Monteprandone nel 1543 partirono dal Portogallo per lo Sri Lanka, appartenevano alla
Provincia Osservante Riformata della Piedade, detta popolarmente dei “Capuchos”. Costi-
tuita nel 1518 fu la Prima Provincia Riformata tra i frati minori Osservanti dell’Ordine.
Facevano parte della stessa Provincia anche Joao de Albunquerque, primo vescovo di
Goa, e Vincente de Lagos, altro grande missionario delle Indie. Montes Moreira, A ordem
dos Frades menores cit., pp. 31; 40.

27 Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 1, p. 367.

28 Ibid., 1, p. 363; 1L, p. 404. Le lettere andrebbero cercate negli Archivi delle antiche
Provincie francescane portoghesi, quella Osservante o quella Riformata della Piedade, o



126 MARCO BUCCOLINI

17 ritorno di Francesco a Monteprandone

Nel 1562 Francesco chiese ai superiori di lasciare le missioni e poter
ritornare nelle Marche. L’eta e le non perfette condizioni di salute non gli
permettevano piu di poter affrontare i disagi della vita missionaria. Ci
sono pervenute le due lettere d’obbedienza con cui i superiori gli conce-
dono il permesso di lasciare le Missioni e tornare nelle Marche. La prima
lettera, del 1° febbraio 1562, ¢ scritta dal convento di Sant’Antonio di
Cochin dove dimorava fra Antonio Correa, Commissario delle Indie?”.
Correa autorizza Francesco a tornare in patria e raccomanda a qualsiasi
prelato o religioso di accoglierlo con carita nei conventi in cui si sarebbe
presentato durante il viaggio di ritorno verso le Marche. Ricorda che
Francesco ha trascorso venti anni in missione e a causa dell’annuncio del
Vangelo per due volte dovette subire la prigione. Correa notifica che in
una di queste prigionie a Francesco da Monteprandone vennero rubate le
lettere di obbedienza con cui il Generale Giovanni da Calvi lo aveva in-
viato in missione. Non potendo mostratle, lo stesso Correa si fa garante
per lui.

Otto mesi dopo Francesco era in Portogallo nel convento S. France-
sco di Lisbona. Da qui, il 15 settembre 1562, Pietro da Carnota, Provin-
ciale dei Frati Minori Osservanti del Portogallo, da cui dipendeva la Cu-
stodia di S. Tommaso delle Indie, scrive la seconda lettera d’obbedienza
per il ritorno di Francesco nelle Marche?0. Pietro da Carnota ricorda che
Francesco da Monteprandone, con 'obbedienza del Generale Giovanni
da Calvi e anche di fra Andrea da Insua, era venuto in un primo momen-
to nella Provincia francescana portoghese da dove parti per le missioni
dell’India3!. Afferma che il suo lavoro missionario fu molto fruttuoso e

piu probabilmente negli Archivi Statali. Nel Cinquecento infatti la Missione dello Sri Lan-
ka erasotto il regime di Patronato e quindi dipendente direttamente dal Re di Portogallo.

29 La lettera ¢ stata pubblicata per la prima volta in Marcellino da Civezza, La Palestina e
le rimanenti Missioni Francescane cit., p. 311, e ripubblicatain Schurhammer, Voretzsch, Ceylon
zur Zeit cit., 11, pp. 665-666. Antonio Correa era Commissario in aiuto a Pietro da Be-
thlem, Custode dei Francescani delle Indie.

30 Pubblicata in Marcellino da Civezza, [a Palestina e le rimanenti Missioni Francescane cit.,
p- 312 ¢ in seguito da Schurhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 11, pp. 667-6068.

31 G. Schurhammer ricorda che nel 1543 Andrea de Insua era Provinciale dalla Provin-
cia Osservante di Algarve in Portogallo e dal 1547 al 1553 Ministro Generale. 1bid., Schu-
rhammer, Voretzsch, Ceylon zur Zeit cit., 11 p. 667, nota 1.



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 127

attraverso la sua opera molti indigeni furono avvicinati a Dio. Tutto que-
sto fu vissuto in mezzo a molti pericoli anche per la propria vita. France-
sco venne colpito pit volte da malattie, fu imprigionato, bastonato, spo-
gliato di tutte la vesti e derubato perfino delle lettere d’obbedienza del
Generale.

17 crocifisso di Francesco da Monteprandone

Se a meta settembre del 1562 era a Lisbona Francesco arrivo nelle
Marche sicuramente prima della fine dell’anno. A quel tempo il Provin-
ciale degli Osservanti marchigiani era fra Geronimo da Montemaggio,
eletto Provinciale ad Urbino nel 1561 e confermato nel 1562 al Capitolo
di S. Elpidio®?. A fra Francesco il Provinciale concesse il privilegio di po-
ter far ritorno al convento del suo paese natale, Monteprandone. Lo sap-
piamo da un autore seicentesco, Domenico Corazza, che scrivendo su
alcuni famosi personaggi monteprandonesi traccia un breve profilo an-
che del nostro missionario. Corazza dimostra prima di tutto di conoscere
il contenuto delle due lettere con cui fra Francesco otteneva il permesso
di lasciare la Missione e tornare a casa. Ma di particolare interesse ¢ un
episodio riportato nel suo libro e da nessun altro narrato. Si tratta del
racconto di un esorcismo compiuto con un crocifisso che Francesco
aveva riportato dai luoghi in cui aveva svolto il suo apostolato missiona-
rio e che aveva lasciato in dono al convento della Madonna delle Grazie
a Monteprandone. Il crocifisso era ancora conservato nei tempi in cui
Corazza scriveva, cioe nel 1656:

...resto solamente segnalato con gli affronti di nudita, battiture, e ferite in quei re-
gni, di donde riportd un Crocifisso che nel detto Convento anche si conserva di non
conosciuta mistura. Circa di che la tradizione ne rapporta; che in bevendo detto Padre
del’Evangelio una Signora nobilissima di quelle parti, veniva poi quella alienata nella
di lui assenza da un incognito demonio, che distruggeva co i sofismi, quanto il buon
Padre gli dettava; persuase questi la titubante Donna a dire a quel nuovo mastro
d’errori, che gli mostrasse in chi finalmente creder dovesse, la tartarea furia violentata

32 S. Rinaldi, Serie Chronologica Capitolorum, tum Vicariornm et ministrorum Provincialinm Mar-
chiae Anconitanae Regularis Observantiae ab anno 1485 ad annum 1610, «Miscellanea Francesca-
nay, 32 (1932) p. 80.



128 MARCO BUCCOLINI

dall’Altissimo divenuta scultrice della verita gittogli il sopra nominato Crocifisso con
lasciar vestigie di se stesso nell’horrore, e fetore33.

11 crocifisso a cui accenna il Corazza potrebbe essere il piccolo croci-
fisso in bronzo (cm 13,5X11,8) conservato nel museo del convento san
Giacomo della Marca a Monteprandone. Sappiamo molto poco di questo
oggetto. L’unico autore che ne ha tentato una descrizione ¢ Luigi Dania
che nel 1991 lo ha attribuito ad un artista marchigiano del XV secolo, le-
gato a moduli di ascendenza gotica’*.

Nel museo del convento, tra gli oggetti appartenuti a san Giacomo
della Marca, sono conservati due piccoli e antichi crocifissi, uno dipinto
su carta e Ialtro appunto in bronzo. Il Gonzaga, descrivendo I’elenco
delle reliquie di san Giacomo conservate nel convento nel 1587, fa cenno
ad un solo crocifisso appartenuto al santo, senza dare particolari piu pre-
cisi sulla sua forma3>. Sappiamo pero con una certa sicurezza che il croci-
fisso appartenuto al santo monteprandonese ¢ quello dipinto su carta’®.
Questo secondo crocifisso in bronzo, che nulla ha a che fare con gli og-
getti appartenuti a san Giacomo della Marca, non potrebbe essere quello
portato in convento da Francesco da Monteprandone al suo ritorno dalle
zone dell’India?

33 D.A. Corazza, I/ Prandone Trionfante nella traslazione del corpo di S. Cirino Martire dove an-
che si manifestano nel principio aleuni divoti soggetti di detto lnogo, e loro imprese, Macerata 1656, pp.
61-62.

34 La croce e il piedistallo di legno sono stati aggiunti posteriormente. L. Dania, Icono-
grafia di S. Giacomo a Monteprandone, in San Giacomo della Marca a Monteprandone, a cura di S.
Bracci, Monteprandone 1991, p. 23.

35 S. Bracci, I/ culto e limmagine, in 1] Culto e limmagine. San Giacomo della Marca (1393-
1476) nell’lconografia Marchigiana, a cura di 1d., Milano 1988, p. 13.

36 Bracci dice che non ¢ facile stabilire a quale dei due crocifissi conservati tra le reli-
quie di san Giacomo della Marcassi riferisce il Gonzaga. Ibid., p. 25 nota 18. In realta non
sembrano esserci dubbi che il crocifisso appartenuto a san Giacomo sia quello dipinto su
carta. Sia per la premura con cui ¢ stato conservato nei secoli, ¢ stato racchiuso in una teca
portareliquia in legno, sia dall’antica scritta cinquecentesca presente dietro il crocifisso
stesso che lo dice espressamente appartenuto al santo. Anche Corazza, elencando le reli-
quie appartenute a san Giacomo conservate in convento, cita solamente un crocifisso e
precisa che ¢ scavato nel legno: «. . .I’lHabito col cappuccio, e mantello, che in vita portan-
do, durano ancora incorrotti, intatti ¢ profumati. Un semplice crocifisso discavato legno
(ch’¢ pieta il credere fusse di sua mano rozzamente lavorato...)». Corazza, I/ Prandone
Trionfante cit., p. 55.



FRANCESCO DA MONTEPRANDONE E LE MISSIONI FRANCESCANE NELLO SRI LANKA 129

Mannar ®

 The JAFFNA Kingdom

Figura 1. La suddivisione politica dello Sri Lanka nel XVI secolo.



130 MARCO BUCCOLINI

Figura 2. Monteprandone, Museo del convento S. Giacomo della
Marca. Crocifisso appartenuto a Francesco da Monteprandone?




D. Borghi, L. Virgini, I GIS come strumento di ricerca: applicazioni metodologiche sull’Atlante Storico
di Cingoli / GIS as a research tool: methodological applications on the Historical Atlas of Cingoli
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4370

I GIS come strumento di ricerca:
applicazioni metodologiche sull’Atlante
Storico di Cingoli

Diego Borghi, Lorenzo Virgini

Abstract

Il contributo esamina I'applicazione metodologica dei Geographic Informeation System
(GIS) e degli Historical GIS (HGIS) nell'elaborazione dell’ Azante Storiw di- Cingok, svi-
luppato entro il quadro teotico e operativo definito dalla Commrission Internationate pour
[Histoire des Villes (CIHV). Limpiego di tecnologie open source — in particolare
QGIS — ha permesso di dimostrare come la cartografia digitale possa costituire al
contempo uno strumento di analisi interdisciplinare ¢ un mezzo di rappresentazione
diacronica dei processi di trasformazione urbana. Lintegrazione di fonti storiche, ca-
tastali e geografiche ha condotto alla costruzione di un geodatabase relazionale capa-
ce di restituire la complessita morfologica e storica del tessuto urbano di Cingoli. 11
saggio approfondisce, inoltre, gli aspetti tecnici ed epistemologici della georeferen-
ziazione, proponendo I'HGIS di Cingoli quale paradigma metodologico replicabile
nell’ambito del progetto nazionale degli Azanti storici delle arta italkane.

This study examines the methodological use of Geographic Information Sys-
tems (GIS) and Historical GIS (HGIS) in the development of the Historical Atlas
of Cingoli, undertaken within the methodological framework defined by the Inter-
national Commussion for the History of Towns (CIHV). Using open-source tech-
nologies, particularly QGIS, the research demonstrates how digital cartography func-
tions both as an interdisciplinary analytical tool and a diachronic means for interpret-
ing urban development. The integration of historical, cadastral, and geographic da-
tasets has enabled the construction of a relational geodatabase designed to capture
the morphological and historical complexity of Cingolis urban fabric. The article
further explores the technical procedures and epistemological implications of
georeferencing, presenting the HGIS of Cingoli as a methodological paradigm that
can be replicated within the broader program of Italian Urban Historical Atlases.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.131-146



132 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

Introduzione

Gli Atlanti Storici di Citta, promossi sin dal 1955 dalla Comwission In-
ternationale pour ['Histoire des V'illes (CIHV), rappresentano un consolidato
programma internazionale di indagine volto a restituire I’evoluzione ur-
bana in chiave comparativa e interdisciplinare. La nascita e la progressiva
istituzionalizzazione del progetto, da un lato, e la sua progressiva defini-
zione metodologica, dall’altro, hanno trovato compimento nell’adozione
della pianta principale alla scala 1:2.500, che ha consentito di rendere
confrontabili le centinaia di fascicoli editi nelle diverse collezioni nazio-
nali, assicurando uniformita metodologica e solidita scientifica. In questa
prospettiva, la cartografia si presenta come strumento di conoscenza, at-
traverso il quale le continuita e le trasformazioni morfologiche del terri-
torio diventano leggibili e vengono poste a sistema le complessita dei
processi insediativi, agevolando confronti diacronici fondati su criteri ri-
producibili. Negli studi piu recenti, la geografia ha saputo rimarcare il
ruolo nevralgico della cartografia storica quale valore interpretativo che
va oltre la semplice rappresentazione descrittiva dello spazio. Essa si
configura come costruzione culturale e simbolica, esito di scelte interpre-
tative che riflettono visioni del mondo, assetti di potere e sistemi di valo-
ri'. La rappresentazione cartografica diviene cosi un testo complesso at-
traverso cui si leggono le stratificazioni urbane e i processi socio-politici
che le hanno generate, e I’analisi cartografica si trasforma in un metodo
analitico volto a esplorare I'interazione tra forma dello spazio e identita
collettive, tra la materialita del paesaggio e le sue proiezioni culturali®.
Contestualmente, nel quadro di tale evoluzione metodologica, il confron-
to tra geografia e Digital Humanities ha aperto nuove prospettive di inda-
gine sul modo in cui le informazioni territoriali vengono acquisite, strut-
turate e analizzate3. La digitalizzazione dei patrimoni cartografici e geo-
grafici non si riduce a un avanzamento tecnico, ma costituisce un proces-
so di formalizzazione e mediazione del sapere geografico, che ridefinisce

U M. Castaldi, Cartografia storica e strumenti digitali per l'analisi del paesaggio urbano prima di
Roma Capitale, «Bollettino della Societa Geografica Italiana», 14 (2024) 7/2, pp. 21-40.

2 [bid.

3 R. Morri, M. De Filpo, Digital Humanities e patrinoni geografici: dalla generazione delle infor-
mazioni all'organigzagione della conoscenza, «Bollettino della Societa Geografica Italiana», 14
(2024) 7/2, pp. 137-146.



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 133

i rapporti fra dato e significato: attraverso I'uso di modelli relazionali e di
architetture semantiche di tipo ontologico diventa possibile connettere
fonti diverse e generare nuove chiavi di lettura interpretativa. In questo
quadro, la dimensione digitale non costituisce soltanto un supporto tec-
nologico, ma un ambito epistemico in cui la conoscenza geografica si
riorganizza secondo principi di connessione, interoperabilita e trasparen-
za. Con listituzione dell’Azlas Working Group, gia nel 1993, si ¢ aperto il
progetto alla dimensione digitale e alle pratiche di webmapping, accrescen-
do le possibilita di analisi e di diffusione dei risultati. In questo orizzonte
diacronico ampio, ’Atlante Storico della citta di Cingoli, facendo propri
gli standard fissati dalla CIHV, integra i propri livelli tematici in ambiente
GIS e trasforma la rappresentazione cartografica in un dispositivo insie-
me analitico, comparativo e comunicativo*. L’approccio che ha contrad-
distinto il lavoro di elaborazione della cartografia, mediante 'utilizzo dei
Geographic Information System (GIS), all’interno dell’Atlante storico delle cit-
ta italiane. Cingoli®, ha considerato la Geografia nella sua intrinseca natu-
ra interdisciplinare, assumendo la citta di Cingoli come laboratorio
d’analisi per coniugare la complessita delle relazioni storiche e sociali in
relazione al territorio. Infatti, gia nel 2007, in alcuni studi era emerso che
'utilizzo dei GIS nella ricerca storica rappresenti un passaggio sostanziale
nella ricostruzione e nella rappresentazione delle “geografie del passa-
to”’0. Questo processo di maturazione teorica trova un punto di svolta
nella pubblicazione Past Time, Past Place: GIS for Historians, nel quale si
compie una disamina attenta degli utilizzi, in chiave storica, dei GIS,
aprendo concretamente a quella definizione di Historical Geographic Infor-
mation Systemr (HGIS)?. Parlare di Historical GIS equivale ad aprire a un
forte dialogo tra la disciplina storica e quella geografica per la compren-
sione degli accadimenti storici in relazione con le dinamiche spaziali. In
questo ambito, il GIS si configura come un dispositivo capace di poten-
ziare la divulgazione della ricerca scientifica e, nello stesso tempo, attra-

4 F. Bocchi, R. Smurra, Ia Commission Internationale pour I'Histoire des Villes et la mise en
anvre des Atlas bistoriques des villes (1955-2020), in Mettre la ville en atlas, Bordeaux 2021, pp.
123-134.

5 Atlante storico delle citta italiane. Cingoli, a cura di F. Bartolacci, Macerata 2024.

¢ LN. Gregory, P. Ell, Historical GIS: Technologies, Methodologies, and Scholarship, Cam-
bridge 2007.

7 A.K. Knowles, Past Tine, Past Place: GIS for Historians, Redlands (CA) 2002.



134 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

verso la raccolta e la rappresentazione di dati, di sostenere i processi di
governance da parte di enti locali e nazionali, per otientare consapevol-
mente scelte di prevenzione e di conservazione®. La selezione dello stru-
mento geotecnologico per la produzione cartografica dell’Atlante di Cin-
goli ¢ stata motivata dalla possibilita di accedere agevolmente a un data-
base dedicato, dal quale estrarre le informazioni storiche necessarie a
rappresentare graficamente gli sviluppi della ricerca illustrati nei saggi del
volume. Dal punto di vista epistemologico, 'adozione di una piattaforma
open source risponde inoltre ai principi di trasparenza, replicabilita e ac-
cessibilita dei processi analitici, oggi considerati requisiti essenziali nella
ricerca geografica digitale. Lo studio delle carte storiche e moderne e la
loro conseguente realizzazione su nuove aperture scientifiche sono avve-
nuti mediante I'utilizzo di software in ambiente open source quale QGIS;
tra le motivazioni che hanno orientato la scelta vi sono state, da un lato,
Paspetto FOSS (Free and Open Source Software), come gia accennato, e,
dall’altro, 1a facilita di crossing-platform tra sistemi operativi Microsoft e
MacOS. Tale opzione, piu che un atto tecnico, rappresenta una precisa
scelta metodologica, orientata a favorire la condivisione interdisciplinare
e la continuita della ricerca nel tempo. L’articolazione metodologica del
presente studio si ¢ strutturata secondo le seguenti fasi operative: a) lo
studio e I'acquisizione dei dati nei contributi e nelle cartografie fornite a
supporto; b) la creazione di un database contenente le informazioni utili
alla costruzione cartografica; c) la georeferenziazione degli elementi di ti-
lievo storico, urbano, economico, politico e culturale; d) I'elaborazione
finale dell’apparato cartografico.

Metodologie nella gestione delle fonti per gli HGLS

Nel contesto — sempre piu attuale — avviato dalla scuola di studi dello
spatial turn, che propone la «|ri]lettura del tempo nello spazio»?, emerge la

8 C. Brenan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital outputs: History writing
and the digital revolution, «History Compass», 16, 10 (2018), pp. 1-13.

9 K. Schlogel, Leggere il tempo nello spazio. Saggi di storia e geopolitica, Milano 2009; The Spa-
tial Tum. Interdisciplinary Perspectives, a cura di B. Warf e S. Arias, London-New York 2009;
Rappresentare la territorialita, a cura di P. Bonora, Bologna 2011.



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 135

necessita di una multidisciplinarieta sul piano della ricerca storica, soprat-
tutto se questa vede I’analisi delle vicende umane che insistono sulle citta.
Su questo filone d’indagine gia la cartografia classica, prima dell’utilizzo
diffuso dei GIS, era considerata uno dei media privilegiati per la rappre-
sentazione dei fenomeni storici. L’evoluzione digitale ha permesso di
conservare, catalogare e interpolare documenti, fonti e bibliografie delle
ricerche con sempre maggiore rapidita e scalabilita!?. Una costante cresci-
ta in termini di semplicita d’utilizzo e la possibilita di impiegare software
open source gestibili da Pc comsumer, ha accelerato notevolmente la pratica
metodologica di utilizzare nuove tecnologie e sistemi digitali anche nelle
ricerche storiche.

La realizzazione di un Atlante storico contemporaneo implica la ge-
stione di una grande mole di dati — basi che necessitano di una georefe-
renziazione —, composte dalle molteplici informazioni estrapolate dalle
diverse fonti utilizzate nella ricostruzione storica. Parlando
dell’evoluzione delle citta, cuore dei lavori di ricerca sugli atlanti, cio che
emerge ¢ una notevole complessita ed eterogeneita di queste informazio-
ni. Gia Gregory, Kemp e Mostern!!, nei loro pioneristici contributi
sull’utilizzo di sistemi digitali per la ricerca storica, individuavano nei GIS
grandi potenzialita di gestione e rappresentazione dei dati ai fini della ri-
cerca storica. Questi studi pongono I'attenzione sulla necessaria versatili-
ta di tali strumenti, in grado di realizzare visualizzazioni cartografiche e
tematiche, ma anche di rappresentare dati eterogenei in modo efficace,
consentendo un’analisi profonda della dimensione spaziale degli eventi
storici'?: non un semplice espediente visuale per rappresentare risultati di
ricerca, ma veri e propti strumenti in grado di sondare relazioni nascoste
tra 1 dati. Vista la natura dei GIS di essere veri e propri database georefe-
renziati'3, la possibilita di analisi matematiche e statistiche sui dati, con-
sente di condurre approfondite indagini quanti-qualitative per svelare

10 A K. Knowles, A. Hillier, Placing History: How Maps, Spatial Data, and GLS Are Chang-
ing Historical Scholarship, Redlands (CA) 2008.

1 LN. Gregory, K. Kemp, R. Mostern, Geographical Information and Historical Research:
Current Progress and Future Directions, <Humanities and Computingy, 13 (2001), pp. 7-22.

12 M. Azzari, Prospettive e problematiche d'impiego della cartografia del passato in formato digitale,
«Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 138 (2010), pp. 1-15.

13 D. Carrion, A. Maffeis, F. Migliaccio, A database-oriented approach to GIS designing,
«Appl Geomat», 1 (2009), pp. 75-84.



136 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

tendenze, correlazioni e modelli spaziali — sincronici e diacronici — altri-
ment inaccessibili senza 'utilizzo di tali strtumenti.

Anche della realizzazione del lavoro finalizzato alla costruzione della
cartografia dell’Atlante di Cingoli, le fonti storiche e cartografiche utiliz-
zate hanno subito diversi processi di digitalizzazione e gestione per
'utilizzo nel sistema digitale; la metodologia, approfondita negli aspetti
tecnici nel paragrafo successivo, ha visto diverse operazioni e I'utilizzo di
pratiche e software mutuate dalla Digital History'* e dalla Geografia
(QGIS per la cartografia digitale, FileMaker per la costruzione dei Data-
base relazionali, Zotero e Anobii per le bibliografie). In primo luogo, dal-
la lettura dei contributi proposti dagli editor, si ¢ avviata la raccolta delle
fonti testuali che hanno subito un primo processo di digitalizzazione ed
estrapolazione dei dati, per poter essere successivamente organizzati e in-
terrogati: fogli elettronici in Excel e altri sistemi tabellari sono stati gli
strumenti preliminari scelti per questo scopo, vista la loro compatibilita
con le applicazioni di georeferenziazione. A partire da questa organizza-
zione ¢ stato creato il geodatabase in QGIS (GIS open source multipiat-
taforma) attraverso opportune metodologie di geolocalizzazione dei dati:
il processo applicato in questa fase ha visto l'integrazione dei record ta-
bellari con una base vettoriale di poligoni e punti dotata di coordinate
geografiche realizzata con il GIS?.

Oltre alle fonti testuali dei contributi proposti nell’Atlante Storico di
Cingoli, ruolo fondamentale nella costruzione del sistema ¢ stato svolto
dalle informazioni desunte dalla cartografia storica. Numerosi dati, infat-
ti, possono essere ricavati dalle carte, dalle legende e dai brogliardi che
accompagnano questi materiali. Per tale lavoro, I'idea ¢ stata di digitaliz-
zare tutti gli elementi grafici analogici attraverso specifici software del
pacchetto Adobe e convertitli in poligoni georeferenziati gestibili in
QGIS. II metodo operativo ¢ stato il seguente: le carte storiche analogi-
che sono state acquisite digitalmente in alta definizione (con scanner fo-
tografici, in formato TIFF), ricalcate attraverso Adobe Illustrator per
creare un gemello digitale vettoriale da cui ¢ stato costruito lo shapefile po-

14 C. Brennan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital ontputs: History
writing and the digital revolution, «History Compass», 16 (2018), pp. 1-13.

15 <https://docs.QGIS.otg/3.28/it/docs /gentle_gis_introduction/coordinate_

reference_systems.html>, (ult. cons. 02/09/2025)



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 137

ligonale (e puntuale) in QGIS'®. Questi passaggi, fondamentali per la ge-
stione dei materiali cartografici, hanno permesso una doppia realizzazio-
ne: da una parte, le carte in alta definizione importate direttamente nel
software GIS, possono essere sovrapposte a una base geografica satellita-
re fornita da un provider online (ad esempio Google); dall’altra, un cata-
sto storico geometrico quale il Catasto Gregoriano del 1835 (Progetto
IMAGO, Archivio di Stato di Roma), puo essere utilizzato come base
cartografica delle rappresentazioni cittadine di tutto I’Atlante. E da sotto-
lineare che quest’'ultima possibilita diventa fondamentale nella pubblica-
zione cartacea dell’Atlante Storico di Cingoli: la cartografia di base negli
Atlanti storici delle Citta ¢ standardizzato proprio su base gregorianal”.

Un’ultima tipologia di fonti riguarda tutti quei materiali, distribuiti in
digitale, messi a disposizione dagli organi statali o dai portali nazionali
(Geoportale Nazionale; Regione Marche, Cartografia e Informazioni
Territoriali): le banche dati della Regione Marche, comprendenti moltis-
sime informazioni geografiche sottoforma di server WMS e WFC (Open
Geospatial Data)'8, cartografie tematiche o informazioni geologiche, le
particelle catastali desunte dal sito dell’Agenzia delle Entrate e le imma-
gini GPS fornite da provider online quali Google o Open Street Maps.
Ognuna di queste sorgenti di dati, seppur disponibili liberamente sul
web, necessitano di particolari accorgimenti tecnici e metodologici per
poter essere utilizzate in QGIS.

Da questo impianto, multidisciplinare nelle metodologie, emerge un
prodotto finale composto da /Zayers diversi, tematici e diacronici, che si
configura come un vero e proprio strumento di ricerca inedito su Cingo-
li, in grado anche di generare la cartografia destinata alla pubblicazione
cartacea dell’Atlante.

16 D. Catania, Dati ¢ rappresentagioni tervitoriali con  ArcGILS, Milano 2013;
<https://docs.QGIS.otg/3.28/it/docs /gentle_gis_introduction/coordinate_treference_sy
stems.html>.

17 E. Guidoni, Lo spagio urbano medievale in Italia e in Europa, in El espacio urbano en la Eu-
ropa medieval: Ndjera, Encuentros Internacionales del Medioevo, Najera 26-29 de Julio 2005, a cura
di B. Arizaga Bolumburu e J. A. Solérzano Telechea, Logrofio 2006, pp. 373-385; M. Ca-
dinu, Introdugione, in I catasti e la storia dei luoghi, a cura di Id., «Storia dell'urbanistica», 4
(2012), pp. 17-18.

18 <https:/ /www.ogc.otg/standard/wms />, (ult. cons. 02/09/2025).



138 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

Dal GIS all’Atlante Storico di Cingoli: aspett: tecnici nella gestione delle fonti
cartografiche analogiche e digitali

Aspetto peculiare di un HGIS come quello dell’Atlante Storico di
Cingoli, risiede nella possibilita di organizzare fonti storiche e cartografi-
che su /ayers diversi in funzione di tematismi e su basi temporali diverse:
permettono di comprendere I'evoluzione dinamica del tessuto urbano ol-
tre a rappresentare specifiche necessita di ricerca. Proprio a questo sco-
po, la presenza di cartografia storica — sovrapposta alle rilevazioni satelli-
tari attuali e alle rilevanze delle font testuali —, consente comparazioni
diacroniche come l’estrapolazione di dati catastali o ambientali analizza-
bili dal GIS. A queste si aggiungono tutte quelle rappresentazioni temati-
che — archeologiche, paesaggistiche, dei beni culturali — fondamentali ne-
gli Atlanti Storici. Per gestire tali fonti ¢ tuttavia necessario applicare spe-
cifiche metodologie mutuate dalla cartometrial®, oltre che organizzare
basi di dati coerenti alle comparazioni.

Nella costruzione del GIS per I’Atlante di Cingoli, la scelta delle fonti
cartografiche copre diversi periodi storici e tematismi cittadini: la scelta
di digitalizzare, attraverso scanner ad alta risoluzione, tutta la cartografia
analogica disponibile e convertirla in gemelli digitali vettoriali, ¢ stato il
punto di partenza metodologico supportato dalla necessita di avere un
quadro storico il pit denso di informazioni possibile. 1l risultato di questa
analisi storica ha portato alla creazione della carta centrale dell’Atlante
(Figura 1) che risulta essere il riferimento olistico per quanto riguarda
Porientamento geografico all'interno del volume su Cingoli.

19 M. Kuzma, The use of GLS tools in the antomation of examining the cartometty of old maps,
«Polish cartographic review», 52 (2020) 4, pp. 152-161.



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 139

CINGOLI T R
SCALA 1:2500 ' izia religios Ediliza civile |
: i o Bhiduly, » Amat e ycrs s
N, N. Pal:
2 - - i
, Q.Pak
- . ‘ S. Pala;
ph B . o
oF
@

ATLANTE STORICO DELLE CITTA TTAUIANE
CINGOLI - SCALA 12500

-
L 24
\ CATASTO GREGORIANO CARTA TECNICA REGIONALE
./ Q ee cortive [ e
D
o

Strade

ilizia civile PORTE
HPortaMontana [ Porta Capranica MlPorta deiTassi
[Porta Bombace Il Porta Spineto

Figura 1. La carta centrale dell’Atlante Storico della Citta di Cingoli. Elaborazione
degli autori attraverso QGIS.

Citando schematicamente, il GIS ¢ stato popolato dalle seguenti fonti
debitamente rielaborate per I'integrazione nel sistema digitale.

1. Elementi testuali dedotti dai contributi dell’Atlante di Cingoli, or-
ganizzati sottoforma di database georefenziati tabellari a cui sono
state collegate geometrie o punti vettoriali attraverso QGIS (gli
shapefile geometrici e puntuali, gia citati in questo contributo). Un
esempio, le geometrie riferite a Chiese e Monasteri, intra ed extra
moenia, o la rappresentazione puntuale di determinate localita.

2. Fonti cartografiche e testuali della Regione Marche, afferenti alle
Schede Identificative Aree Archeologiche — art. 142, comma 1,
lettera m del D.Igs 22 gennaio 2004, n. 42 «Codice dei beni cultu-
rali e del paesaggio ai sensi dell’articolo 10 della legge 6 luglio
2002, n. 137» (Piano Paesistico delle Marche). Digitalizzazione
delle carte in QGIS, sottoforma di shapefile geometrici, ed estrapo-
lazione dati organizzati nel geodatabase.



140 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

3. Cartografia analogica:

Citta di Cingoli dal Catasto Gregoriano (1835 — Archivio
di Stato di Roma, carte digitalizzate?0);

Pianta e profilo della citta di Cingoli nell’epoca romana
(1919 ca, in copia del 1975 — Archivio Storico Comune di
Cingoli);

Carta della Citta di Cingoli — G.D. Christianopulo (Archi-
vio Storico Comune di Cingoli)

Pianta di Orazio Avicenna (1644, Memorie della Citta di Cin-
goli);

Prospettiva della Citta di Cingoli dalla parte de’ PP. Cap-
puccini (Archivio Storico Comune di Cingoli)

4. Cartografia digitale disponibile dalle banche dati Amministrative,
su server WMS, WFC o cartacee:

Carta Catastale Regione Marche, Partlle R302020,
R302030, R302060, R302070 (Proprieta Regione Marche);
Carta Geologica delle Marche (Proprieta Regione Mar-
che??);

Digital Terrain Model (IDTM) Regione Marche (Proprieta
Regione Marche);

Carta Tecnica Regionale (CTR) (Proprieta Regione Mar-
che);

Carta Catastale (Proprieta Agenzia delle Entrate);

Carta IGM Nazionale.

Attraverso la comparazione di questi testimoni, di epoche e natura di-
versa, ¢ possibile avere valutazioni accurate circa ’espansione del tessuto
cittadino e le relative rappresentazioni tematiche (Figura 2): I'analisi, ad
esempio, dell’edificato urbano ¢ facilmente leggibile nel GIS anche sol-
tanto a livello visivo.

20 <https:/ /imagoatchiviodistatoroma.cultura.gov.it/ Gregotiano/gregotiano_
intro.html>, (ult. cons. 02/09/2025).
21 <http:/ /www.pcn.minambiente.it/mattm/>, (ult. cons. 02/09/2025).



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 141

.
ARERR., Vo0& MmN g EHaLEO LB B TN
L RS /

-] LB WT Y

TE0="Ees0

Figura 2. Visualizzazione da QGIS della georeferenziazione delle carte storiche e
del geoprocessing nel’HGIS dell’Atlante Storico di Cingoli. Elaborazione degli
autori in QGIS.

Meritano uno spazio d’approfondimento metodologico, gli aspetti
tecnico-operativi utilizzati nella realizzazione del GIS. La scelta di questo
software, come gia anticipato, ha visto due valutazioni: da una parte, la
caratteristica di essere open source e multipiattaforma, aspetto fonda-
mentale durante lavori cooperativi e multidisciplinari quale puo essere la
realizzazione dell’Atlante Storico di Cingoli; dall’altra, la possibilita di
avere una vasta gamma di plug-in ready to use, in grado di svolgere rapida-
mente operazioni complesse quali quelle di cartometria (funzione Geore-
ferenziatore in QGIS) o esportazione dei contenuti per la pubblicazione
cartacea (funzione Atlas in QGIS?2). Tutta la cartografia e le fonti sono
state inserite in una mappa con Sistema di Riferimento (SR) WGS
84/UTM Zone 33N. Nello specifico, le carte sono state elaborate in un
SR UTM-Zone 33N EPSG:32633 (UTM Coordinate?3).

Le operazioni cartometriche necessarie alla georeferenziazione delle
mappe storiche sono state eseguite attraverso la funzione di georefering

22 <https://docs.QGIS.otg/3.16/it/docs/user_manual/print_composet/index.himl>,
(ult. cons. 02/09/2025).

23 <https:/ /gis.stackexchange.com/questions/ 344641/ epsg-3857-vs-utm-coordinat>,
(ult. cons. 02/09/2025)



142 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

propria di QGIS. Il metodo di analisi e visualizzazione digitale di una
fonte cartografica ¢ basato su una serie di algoritmi di trasformazione
geometrica che sono applicati a punti di ancoraggio scelti tra la mappa
antica e una attuale?4,

L’integrazione della cartografia all’interno del GIS ha seguito un crite-
rio regressivo, dalla piu recente alla pit antica. Per ogni carta e mappa le
operazioni di georeferenziazione eseguite in QGIS, hanno fornito, asse-
gnati manualmente, una serie di punti di controllo fiduciari a terra
(Ground Control Point, GCP) e le coordinate geografiche a ciascuno di
questi raster’>. 1 GCP permettono di ottenere una stima a prioti
dell’errore quadratico medio relativo al posizionamento. Piazze, strade,
intersezioni tra murature, singole evidenze e monumenti che non hanno
subito eccessive trasformazioni nel corso del tempo, riconoscibili dalle
carte, sono stati individuati quali validi GCP. Per la georeferenziazione ¢
stata scelta una trasformazione polinomiale di primo ordine la quale,
confrontata con gli altri metodi, ha restituito il migliore risultato?¢. La
georeferenziazione delle mappe catastali ottocentesche e di quelle piu an-
tiche, ha rilevato scostamenti importanti rispetto alla cartografia di base
GPS fornita da Google e dalle mappe catastali contemporanee (Agenzia
delle Entrate e Carta Tecnica Regionale); le ragioni sono numerose e in-
terne alla fonte cartografica stessa: deformazione dei supporti originali,
errofi sistematici in fase di rilievo, uso di strumentazione non sempre
adeguata o antica, hanno contribuito alla propagazione di tali problema-
tiche?’.

24 E. Dai Pra et al., Historical G1S, geostoria e mobilita: metod; e applicazioni di Public e Applied
Geography. Introduzione,in Geografie in movimento, Atti del XXXIII Congresso Geografico Ita-
liano (Padova, 8-13 settembre 2021), V: Struments, tecnologie, dati. Gis, luoghi, sensori, attori,a cura
di M. De Marchi, S. Piovan e S.E. Pappalardo, Padova 2023, pp. 127-131.

25 <https://docs.QGIS.org/3.16/it/docs /user_manual/working with_raster/

georeferencer.html>, (ult. cons. 02/09/2025).

26 K. Lelo, C.M. Travaglini, I/ GIS dell’Atlante storico di Roma: metodologie per ['informatizzazione,
Lintegrazione ¢ I'analisi congiunta delle fonti catastali ottocentesche,in Fonti, metafonti ¢ GLS per ['indagine del-
la struttura storica del territorio, a cura di M. Panzeri e A. Farruggia, Torino 2009, pp. 51-60.

21 S. Campana, CatastoLeopoldinoe GLS Technology: metodologie, limiti e potenzialita, «Quaderni di
geografia storica e quantitativay, 1 (2003), pp. 71-78; R. Montagnetti, GIS ¢ centro storico: il caso di
Bagnaia,in Case e torri medievali. IV, Indagini sui centri dell Ttalia meridionale e insulare (sec. XI-X1/).
Campania, Basilicata, Puglia, Calabria, Siciliae Sardegna, Atti del V Convegno Nazionale di Studi
(Orte, 15-16 marzo 2013), a cura di E. De Minicis, Roma 2014, pp. 341-347.



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 143

I risultati di queste operazioni tecniche e metodologiche sono stati or-
ganizzati in /ayers tematici (Figura 3 e 4): dalla cartografia di base concer-
nente le mappe di Google e Open Street Maps, a quelli catastali e storici,
sono stati costruiti anche contenitori specifici contenenti gli studi archeo-
logici, medievali e geologico paesaggistici.

N

O

CINGOLI
Emergenze Archeologiche
SCALA 1:5000
LEGENDA

W PortaAza
w— Cardine - Decumano

Area Archeologica - Art. 142 m

N B

O

CINGOLI
SCALA 1:5500
LEGENDA
Citta Romana

w— Cardine - Decumano

¥/ Borgo san Lorenzo
Porte
T Terziere S. Nicold B  Porta Montana

Porta Bombace
Porta Capranica

Terziere S. Glovanni Porta Spineto

Porta dei Tassi (Portella)
B Porta Azia o Acera

Citta Medievale

[ mun

74 castrum Novum

77/ Castrum Vetus

Terziere S. Maria —
~—— Strada Maior

W Terzieri

Figura 3-4. Carte tematiche estrapolate dal’HGIS realizzato per I’Atlante Storico della
Citta di Cingoli: a sinistra le Emergenze Archeologiche, a destra la ricostruzione della
citta romana e di quella medievale. Elaborazione degli autori con QGIS.



144 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

Conclusione

Con la rappresentazione cartografica dell’evoluzione temporale del
comune di Cingoli, mediante l'utilizzo dei GIS, si ¢ voluto fornire ai ri-
cercatori, agli amministratori locali e all’'utenza in generale uno strumento
in grado di comprendere le dinamiche storico-territoriali. Non voglia ap-
parire quasi “ridondante” ribadire come la ricerca di un’accurata redazio-
ne dell’apparato cartografico della citta di Cingoli, dall’epoca romana sino
ad arrivare agli assetti attuali, abbia richiesto un’analisi del territorio at-
traverso le fonti geostoriche e i relativi contributi presenti all’interno
dell’Atlante. Tali spetti antropologici sono andati, appunto, a innestarsi in
un contesto territoriale caratterizzato dalla presenza del Monte Circe
(631 m s.l.m.), sulla cui sommita si sviluppa il nucleo storico cingolano, e
da una un habitat naturale segnato da diverse specificita ambientali, favo-
rite dalla composizione geomorfologica della dorsale?$. In questo solco,
si sostanzia la visione di una cartografia capace non solo di impreziosire
il fluire della lettura storica, ma di sostenere la progettazione futura del
tertitorio??. E altresi opportuno rimarcare come gli studi nel campo della
geografia storica debbano essere considerati organici alla pianificazione
territoriale, poiché custodi della “memoria storica”30. Infatti, la creazione
di un database alla base della cartografia in GIS a supporto dell’Atlante
storico, come evidenziato da Gregory, dalla prospettiva dello storico e
del geografo apre alla possibilita di indagare il passato e di integrare con i
prodotti della progressione della ricerca il lavoro, rendendolo dinamico3!.
Si esemplifica cosi, in questa direzione, quando gia asserito da Pongetti
nella disamina della relazione epistemologica che intercorre tra storia e
geografia, che, partendo da studi teorici sino ad arrivare ad applicazioni
pratiche, ha saldato un rapporto di reciprocita scientifica interdisciplina-

28 |, Taffetani, S. Zitti, A. Gilannangeli, [egetazione e paesaggio vegetale della dorsale di Cingoli
(Appennino Centrale, Dorsale Marchigiana), «Fitosociologia», 41 (2004) 2, pp. 83-161.

29 C. Berti, A. Gallia, N. Gabellieri, M. Grava, Historical GLS per I'analisi geostorica e la proget-
tazione del territorio, in Geggrafia e tecnologia: transizion, trasformazions, rappresentazioni, a cura di M.
Lazzeroni, M. Morazzoni, P. Zamperlin, «Memorie geografiche», 22 (2023), pp. 69-71.

30 A. Rossi, Cartografia storica e GIS: proposte per la pianificazione del ferritorio, «Bollettino
dell’Associazione Italiana di Cartografia», 111-113 (2001), pp. 477-492.

31 ILN. Gregory, A Place in History: A Guide to Using GIS in Historical Research, Belfast
2005 (2a ed.).



1 GIS COME STRUMENTO DI RICERCA 145

re, in modo particolare intorno ai concetti geografici di ambiente, di pae-
saggio e di regione?. Tuttavia, il passaggio da una rappresentazione cat-
tografica storica a una informatizzata ¢ tutt’altro che un lavoro agevole,
se approcciato con consapevolezza, poiché non ¢ un sentiero scevro da
criticita di varia entita; tra queste dobbiamo considerare, dal lato artistico-
culturale, il rischio di perdere il valore della carta quale oggetto d’arte fi-
sico e, dal lato dell’attendibilita e dell’affidabilita, non voglia sembrare
quasi banale sottolineare come la carta storica, oltre a essere il prodotto
di strumenti diversi da quelli che abbiamo oggi nelle nostre disponibilita,
risenta inevitabilmente di un dato soggettivo su quello oggettivo frutto di
convincimenti, di credenze e di trasmissioni orali radicate all’interno di
un determinato contesto storico33.

Bibliografia sintetica

Atlante storico delle citta italiane. Cingoli, a cura di F. Bartolacci, Macerata
2024.

M. Azzari, Prospettive e problematiche d'impiego della cartografia del passato in
formato digitale, «Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 138
(2010), pp. 217-224.

C. Berti, A. Gallia, N. Gabellieti, M. Grava, Historical GIS per ['analisi
geostorica e la progettazione del territorio, in Geografia e tecnologia: transizions, tra-
sformazioni, rappresentazioni, a cura di M. Lazzeroni, M. Morazzoni e P.
Zampetlin, «Memorie geografichey, 22 (2023), pp. 69-71.

F. Bocchi, R. Smurra, La Commission Internationale pour "Histoire des
Viilles et la mise en auvre des Atlas historiques des villes (1955-2020), in Mettre la
ville en atlas, Bordeaux 2021, pp. 123-134.

C. Brenan, Digital humanities, digital methods, digital history, and digital out-
puts: History writing and the digital revolution, «History Compass», 16 (2018),
pp. 1-13.

M. Cadinu, Introduzione, in I catasti e la storia dei luoghi, a cura di 1d.,
«Storia dell’urbanisticax, 4 (2012), pp. 17-18.

32 C. Pongetti, Categorie geografiche e storia locale, in Storia e piccole patrie. Riflessioni sulla storia
locale, a cura di P.R. Uguccioni, Ancona 2017, pp. 108-134.
33 Rossi, Cartografia storica ¢ GIS cit., pp. 477-492.



146 DIEGO BORGHI, LORENZO VIRGINI

S. Campana, Catasto Leopoldino e GLS Technology: metodologie, limiti e poten-
zialita, «Quaderni di geografia storica e quantitativa», 1 (2003), pp. 71-78.

M. Castaldi, Cartografia storica e strumenti digitali per 'analisi del paesaggio
urbano prima di Roma Capitale, «Bollettino della Societa Geografica Italia-
na», 14 (2024) 7/2, pp. 21-40.

E. Dai Pra et al., Historical GIS, geostoria e mobilita: metodi e applicazion: di
Public ¢ Applied Geography. Introduzione, in Geografie in movimento, Atti del
XXXIIT Congresso Geografico Italiano (Padova, 8-13 settembre 2021),
V: Struments, tecnologie, dati. Gis, luoghi, sensori, attori, a cura di M. De Mar-
chi, S. Piovan e S.E. Pappalardo, Padova 2023, pp. 127-131.

LN. Gregory, A Place in History: A Guide to Using GLS in Historical Re-
search, Belfast 2005 (2a ed.).

LN. Gregory, P. Ell, Historical GIS: Technologies, Methodologies, and Schol-
arship, Cambridge 2007.

AK. Knowles, Past Time, Past Place: GIS for Historians, Redlands (CA)
2002.

M. Kuzma, The use of GLS tools in the automation of examining the cartometry
of old maps, «Polish cartographic review», 52 (2020) 4, pp. 152-161.

K. Lelo, C.M. Travaglini, I/ GIS dell’Atlante storico di Roma: metodologie
per Linformatizzazione, [integrazione e 'analisi conginnta delle fonti catastali otto-
centesche, in Font, metafonti e GIS per l'indagine della struttura storica del territo-
rio, a cura di M. Panzeri e A. Farruggia, Torino 2009, pp. 51-60.

R. Mortri, M. De Filpo, Digital Humanities e patrimoni geografici: dalla gene-
razione delle informazioni all’organizzazione della conoscenza, «Bollettino della
Societa Geografica Italiana», 14 (2024) 7/2, pp. 137-146.

C. Pongetti, Categorie geografiche e storia locale, in Storia e piccole patrie. Ri-
[lessioni sulla storia locale, a cura di P.R. Uguccioni, Ancona 2017, pp. 108-
134.

A. Rossi, Cartografia storica e GLS: proposte per la pianificazione del territorio,
«Bollettino dell’Associazione Italiana di Cartografia», 111-113 (2001), pp.
477-492.

The Spatial Turn. Interdisciplinary Perspectives,a cura di B. Warf e S. Arias,
London-New York 2009.



Note






A. Giostra, La Via Lattea nel pensiero dei filosofi medievali / The Milky Way in the thinking of medie-
val philosophers
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4215

La Via Lattea nel pensiero det filosofi
medievali

Alessandro Giostra

Introduzione

«lLa Via Lattea non ¢ altro che la traccia nel cielo della nostra Galassia,
un complesso che comprende anche il Sistema Solare, insieme a centinaia
di miliardi di stelle»!. La scienza ha impiegato molto tempo per giungere
a una definizione come questa, nonostante la sua relativa semplicita. Solo
con l'avvento dell’astronomia tecnologica si ¢ riusciti a capire la natura di
questo fenomeno; piu precisamente, le osservazioni telescopiche effet-
tuate da Galileo Galilei sono state la svolta verso la sua corretta interpre-
tazione: «Cio che fu da noi osservato ¢ davvero I’essenza o la materia del-
la Via Lattea, che con 'uso dell’occhiale ¢ possibile avvicinare a tal punto
alla vista che anche tutte le dispute, che per tanti secoli hanno tormenta-
to 1 filosofi, sono risolte dall’evidenza visiva [...] infatti la Galassia non ¢
altro che un cumulo d’innumerevoli stelle disseminate a gruppi»?.

In questo lavoro sono state prese in considerazione alcune delle teorie
piu significative, avanzate durante il periodo medievale. L’impossibilita di
poter determinare con esattezza le caratteristiche della Via Lattea con gli
strumenti dell’epoca ha fatto in modo che questo argomento non sia sta-
to molto trattato nel Medioevo. In ogni caso, si vedra come alcune delle
idee proposte dai filosofi della natura di quel periodo abbiano anticipato
le conclusioni del pensiero scientifico moderno.

1'I. Neviani, C. Pignocchino Feyles, Geografia Generale, Torino 1998, p. 39.
2 G. Galilei, Siderens Nuncins, Venezia 2009, pp. 135-1306.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.149-167



150 ALESSANDRO GIOSTRA

17 1mondo greco

Nei Meteorologica Aristotele descrive la natura della Via Lattea, delle
comete e delle stelle cadenti, indicando una causa comune di tipo atmo-
sterico. Nella sua visione la zona sublunare ¢ separata dalle sfere celesti
composte di etere, ma ¢ il movimento di queste ultime la ragione dei
cambiamenti della materia elementare. All'inizio del primo libro lo Stagi-
rita precisa che le interazioni tra i quattro elementi dipendono dai moti
delle sfere superiori. In particolare, il moto del sole provoca calore e cau-
sa due tipi di esalazione: una pit umida e pesante che rimane piu vicina
alla superficie terrestre e 'altra pit secca che sale verso la parte piu alta
della zona sublunare. Aristotele definisce questo secondo genere di esala-
zione piu calda e secca “fuoco”, essendo quella pit infiammabile?. Lo
spazio tra la superficie della terra e la sfera della Luna si divide cosi in
una parte piu bassa, nella quale si formano i venti, le nuvole e le varie ti-
pologie di precipitazione, e in una piu alta dove si verificano le stelle ca-
denti, le nuove stelle, le comete e la Via Lattea.

Le esalazioni calde e secche hanno un diverso grado di inflammabilita
e quelle pit inflammabili salgono fino alle parti piu alte del loro luogo na-
turale, e sono trascinate dalla traslazione superiore. L attrito provocato da
questo movimento puo causare scintille capaci di infiammare 'esalazione
stessa. A seconda dell’intensita della scintilla e del grado di infiammabilita
dell’esalazione, si possono generare eventi rapidi, come le stelle cadenti, o
pit lunghi nel tempo, come le comete. Aristotele distingue due tipi di
comete: quelle che si producono quando 'esalazione si forma sponta-
neamente nella zona sublunare e quelle che si formano «quando
I’esalazione ¢ condensata dal movimento di un astro, sia una stella fissa o
un pianetay®.

La spiegazione offerta dal filosofo in merito alla Via Lattea ¢ collegata
al secondo tipo di comete>. Se un singolo corpo celeste puo attrarre una
certa quantita di esalazioni, a maggior ragione puo farlo I'intera volta del
cielo, tanto che Pl'area in cui si trova la Via Lattea corrisponderebbe a
quella occupata dalle stelle pit luminose e piu grandi. Esse sarebbero in

3 Aristotele, Meteorologica, 1, a cura di L. Pepe, Napoli 1982, p. 47 (341b, 15-25).
4 1bid., p. 54 (I, 344a, 34-30).
5 [bid., p. 58 (1, 345b, 31-346b, 7).



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 151

grado di attrarre un’enorme massa di esalazioni, al punto da provocare la
presenza di un fenomeno stabile come quello della Galassia. A sostegno
della sua tesi lo Stagirita aggiunge che la luce della Via Lattea ¢ maggiore
nella zona corrispondente alla sua biforcazione, dove le stelle sarebbero
pit numerose e pit luminose delle altre.

E noto che il lavoro di traduzione e trasmissione dei testi atistotelici
sia stato lungo e di difficile ricostruzione per gli storici del pensiero®. Per
quanto riguarda i Meteorologica, una significativa testimonianza relativa
all'individuazione del testo originale di Aristotele viene offerta da Dante
Alighieri. Nel Comvivio, i cui contenuti saranno discussi piu avant, il poeta
tiorentino, dopo aver trattato qualche opinione sostenuta dai pensatori
presocratici, fa notare che nella sua epoca circolano due versioni della
stessa opera. Una, che oggi appare piu aderente al testo originale, riporta
I'opinione dello stagirita appena descritta; nell’altra versione, Aristotele
avrebbe illustrato 'appartenenza della Via Lattea alle stelle del firmamen-
to, analogamente a quanto avrebbero fatto altri autori.

Quello che Aristotile si dicesse non si puo bene sapere, di cio pero che la sua sen-
tenza non si truova cotale ne l'una translazione come nell’altra. E credo che fosse lo
errore delli translatori: che nella Nova pare dicere che cio sia uno ragunamento di va-
pori sotto le stelle di quella parte, che sempre traggono quelli; e questa non pare essere
ragione vera. Nella Vecchia dice che la Galassia non ¢ altro che moltitudine di stelle
fisse in quella parte, tanto picciole che distinguere di qua giu non le potemo, ma di lo-
ro apparisce quello albore lo quale noi chiamiamo Galassia; e puote essere, che lo cielo
in quella parte ¢ piu spesso, e pero ritiene e ripresenta quello lume. E questa oppinione
pare avere, con Aristotile, Avicenna e Tolomeo.

Nonostante questa differenza nelle due versioni, la teoria aristotelica ¢
risultata nei secoli successivi un punto di riferimento essenziale, soprat-
tutto se si pensa che Tolomeo, il pit grande astronomo dell’antichita, ha
dedicato soltanto una piccola parte del suo Aznagesto alla Galassia, senza
avanzare alcuna ipotesi sulla sua natura. Nel secondo capitolo del libro

¢ Si veda Aristoteles Latinus, X.2.1-2: Meteorologica, translatio Guillelmi de Moerbeka, edi-
dit G. Vuillemin-Diem, Brussels 2008.

7 D. Alighieri, Convivio, Milano 2019, p. 240 (I1, 14, 7). Si ritiene opportuno riportare
quanto illustrato da Gianfranco Fioravanti, curatore di questa edizione del Convivio, in merito
alle due versionidel testoaristotelico: «la Nova translatio ¢ quella condotta direttamente sul
testo greco da Guglielmo di Moetbecke intorno agli anni *60 del XIII secolox. 1bid., p. 241.



152 ALESSANDRO GIOSTRA

VIII di quest’opera, dopo il lungo catalogo stellare, 'astronomo alessan-
drino illustra la posizione della Via Lattea nella volta celeste®. Sebbene
questa descrizione non contenga dati numerici, essa si fonda su stelle da
ritenere dei precisi punti di riferimento. Il risultato ¢ quello di
un’esposizione che ¢ stata considerata valida fino all’avvento
dell’astronomia moderna e che ha indotto alcuni lettoti medievali del suo
lavoro a credere che egli abbia attribuito alla Via Lattea le caratteristiche
delle stelle piu alte.

Ci sono stati nel mondo antico spunti che sono andati verso la dire-
zione giusta. Filone di Alessandria, per esempio, ha creduto che la Via
Lattea sia simile ai corpi stellari e meriti di essere indagata: «essa possiede
le stesse qualita essenziali delle altre stelle, e sebbene sia difficile darne
una dimostrazione scientifica, gli studiosi di questioni naturali non devo-
no evitare questa ricerca»’.

Come per altri aspetti della filosofia naturale, specialmente per cio che
riguarda il moto dei corpi, una forte critica nei confronti di Aristotele si
trova nell’opera di Giovanni Filopono. Nel suo commento ai Metereologi-
¢ca'®, I'autore alessandrino afferma decisamente 'insostenibilita della teo-
ria aristotelica: «Multa vero incommoda erroresque et absurda quamplu-
ra, quae magnam repugnantiam inter se habent, hanc Philosophi oratio-
nem sententiamque consequuntum!l. Dopo questa dichiarazione esplici-
ta, seguono diverse critiche che anticipano quelle proposte nei secoli suc-
cessivi da altri studiosi. Innanzitutto ’assenza di parallasse e 'invariabilita
della struttura della Via Lattea nel corso del tempo. 11 moto del sole, in-
fatti, apporta evidenti variazioni nell’atmosfera e la Via Lattea non do-
vrebbe esserne esclusa. In altri termini, per quale ragione «eadem et
quantitate et qualitate exhalatio apparet»?'? Vi ¢ anche un’evidente diffe-
renza tra la sua stabilita e tutti gli altri eventi atmosferici di breve durata.
«Quaecumque enim ex hac ortum habent, velut flammae, stellae discur-

8 Ptolemy, The Almagest, Chicago 1952, pp. 258-261.

9 Philo, Philo in ten volumes, IX: On Providence, ed. by F.H. Colson, Cambridge 1941, p.
493 (11, 51).

10 Per questo lavoro ¢ stata consultata la versione latina di questopera di Filopono: loan-
nis Grammatici Alexcandyini in 1. Meteornm Aristotelis Excpositionnum in Tres Libros Liber I, Venetiis
1551. 1l volume in questione include anche il commento ai Meteorologica di Olimpiodoro.

W bid., £. 132v.

12 [ bid.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 153

rentes, faces, cometae, fulmina, venti, et reliqua quae in meteoris simpli-
citer continguunt, facilem habent mutationem, et aperte occidunt et
oriuntur; quarum quidem rerum nulla viae lactae contingit»!3. Non si
spiega, inoltre, come mai ’esalazione che causerebbe la formazione della
Galassia si diriga sempre verso la stessa area della volta celeste. Secondo
il filosofo bizantino, se la sua lucentezza dipendesse dalla concentrazione
di stelle soprastanti, essa dovrebbe essere piu brillante in corrispondenza
della cintura di Orione. Un’altra conseguenza che dovrebbe verificarsi se
la Via Lattea fosse davvero al di sotto della sfera lunare ¢ il fatto che do-
vrebbe occultare il transito dei pianeti e anche cio rappresenta una con-
traddizione. In definitiva, Filopono pone la teoria aristotelica sullo stesso
livello di quelle fondate sulla mitologia e non la ritiene minimamente
credibile: «arbitramur autem similem esse quoque fabululariis qui viam
coeli lacteam ex lacte Iunonis factam fuisse contendunt»!4. Filopono, che
abbina a questa critica un’invettiva pit generale contro la presunta eterni-
ta del mondo dichiarata da Aristotele, ¢ certo della natura celeste della
Via Lattea, ma riconosce I'impossibilita di saperne le vere cause. Solo a
Dio spetta la conoscenza esatta della Galassia e di altri aspetti
dell’astronomia, come la grande varieta dei moti astrali.

Videtur igitur ex tot rationibus passio substantialis esse corporis coelestis ab ipso
inseparabilis. Et quemadmodum causa certa afferri non potest, quamobrem sydera in-
ter se differant tum magnitudine et colore tum etiam positione situque [...] neque sciri
utique potest de differente motu orbium coelestium, qua de causa vel quo Dei consilio
quidam ex ipsis in anteriora, quidam vero in posteriora ferantur!®.

I filosofi dell’Islam

Anche nel contesto islamico la Via Lattea non ¢ stata molto studiata,
tanto che viene solo nominata nel Liber de Aggregationibus stellarun'® di A-

13 Ibid., t. 133v.

14 Ibid., £. 133r.

15 Ihid., £. 133v.

16 Alfragano, I/ Tibro dell'aggregazione delle stelle’ (Dante, Conv., 11, 171-134) secondo il codice
Mediceo-Lanrenziano, pl. 29-cod. 9, contemporaneo a Dante, a cura di R. Campani, Citta di Castel-
lo 1910, p. 144.



154 ALESSANDRO GIOSTRA

Farghani, probabilmente il testo di astronomia piu letto dagli esperti del
tempo. Uno spunto interessante si trova in un lavoro di Al-Biruni; si trat-
ta di poche righe che delineano la natura celeste della Via Lattea. Nella
parte finale di questo testo, lo studioso persiano riporta 'opinione dello
Stagirita.

La Via Lattea & un insieme di innumerevoli frammenti che hanno la natura di stelle
nebulose. Esse formano un grande circolo quasi completo che passa tra i Gemelli e il
Sagittario. In alcuni punti le stelle sono densamente concentrate, in altri sono piu rade.
Essa ¢ a volte stretta, a volte larga e ogni tanto si divide in tre o quattro diramazioni.
Aristotele pensava che fosse formata da un grande insieme di stelle schermate da va-
pori fumosi davanti ad esse, e le ha paragonate agli aloni e alle nuvole!”.

Pur avendo adottato una filosofia di impronta aristotelica, Averroe
contesta 'impostazione dello Stagirita. Il filosofo andaluso non dubita
che la Via Lattea si trovi in corrispondenza delle stelle pit luminose e di
maggiori dimensioni, ma cio non implica l'esistenza di una costante
combustione delle esalazioni. «Sed quod hae stellae accidit ex multitudine
earum accendere aerem sub ipsis semper, et non cessare ab hoc, videtur
nobis hoc non sequi ex sermone praedicto»!8. A cio si aggiunga che, se la
sua origine fosse sublunare, la Via Lattea dovrebbe presentare una varia-
zione della sua posizione se osservata da diverse parti della terra. Averroe
porta esempio dell'invariabilita della collocazione della costellazione
del’Aquila rispetto alla Galassia, anche se guardata da luoghi distanti, e
invita il lettore a verificare Pesattezza di questa sua opinione. «Hoc autem
numgquam accidit. Et investigat de hoc in locis diversis ille, qui vult intel-
ligere hoc. Hoc autem sequitur de necessitate, nam res, quae fiunt sub
coelo Lunae, accidit eis diversitas visionis, seu aspectus, sicut declaratum
est in mathematicis»!'?. Inoltre, se la Via Lattea dipendesse davvero dalle
esalazioni, non solo la sua struttura muterebbe nelle diverse stagioni, di-
minuendo in inverno e aumentando in estate a causa dell’innalzamento

17 Al-Biruni, The Book of Instructions in the Element of the Art of Astrology, London 1934, p.
87. In questo caso ¢ stata riportata la traduzione in italiano del testo inglese a cura di R.
Ramsay Wright.

18 _Avistotelis Opera cum Averrois Commentariis, N: Aristotelis De coelo, de generatione et corrup-
tion, meteorologicorum, de plantis, Venetiis 1562, f. 411r.

19 Ibid., f. 411r.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 155

delle temperature, ma varierebbe anche da un anno all’altro. Nulla di tut-
to cio si nota, dal momento che la sua osservazione non evidenzia alcuna
differenza. Averroe¢ rileva anche che le sue enormi dimensioni sullo
stondo del cielo comportano che la sua combustione dovrebbe trasfor-
mare tutta I’aria in fuoco, con conseguenze facilmente immaginabili, co-
me la diminuzione delle precipitazioni e 'aumento del calore.

Et etiam, ut dictum est, si hoc sighum esset exhalatio accensa, sequeretur quod mi-
noraretur in hyeme, et multiplicaretur in aestate, et in uno anno esset maior, et in alio
minor. Hoc et numquam apparet, sed est semper secundum unam dispositionem. Et
videtur quod, si esset talis exhalatio perpetua in aere, secundum magnitudinem huius
loci, corrumperetur totus aere, et transmuteretur ad ignem [...] et in terra esset sighum
sensibile in paucitate pluviarum, et universaliter in extensione calotis, et illis quae se-
quuntur ex ipso?0.

Per il filosofo di Cordoba, dunque, la Via Lattea, non potendo far par-
te dell’etere, ¢ un’apparenza visiva dovuta alla riflessione della luce stella-
re nella sfera del fuoco; per la descrizione di quest’ultima, Averro¢ ripro-
pone Popinione di Aristotele. La mescolanza delle rifrazioni delle luci
delle stelle provoca P'effetto ottico dell’estensione della Via Lattea.

Et postquam declaratum est de his sermonibus quod via Lactea non est exhalatio
accensa, videtur quod est conveniens ut sit apparentia tantum. Nam, quia impossibile
est ponere hoc signum sensatum in corpore coeli [...] remanet ergo ut sit hoc accidens
eveniens coelo stellarum lucidarum propinquarum in superficie corporis accensi,
mediante quo videntur illae stellae, et illud est ignis [...] Nam propter propinquitatem
earum accidit eis ut reflectantur lumina earum in superficie ignis, aut huius corpotis
fumosi, et hoc est illud, quod est quasi medium intra aerem et ignem. Cum ergo reflec-
tuntur, adminiscentur lumina [...] tunc enim accideret eis in figura longaZ2!.

Per quanto concerne le cause, Averro¢ si dimostra piuttosto cauto,
ammettendo che la sua interpretazione ¢ da ritenersi plausibile, ma non
del tutto certa. Egli, infatti, propone alcune ipotesi che, sebbene presen-
tino delle differenze, avrebbero lo stesso grado di accettabilita. La prima
consiste nel fatto che la rifrazione dipende dalla debolezza della nostra
vista, dovuta alle piccole dimensioni di alcune stelle e alla loro distanza.

20 JTbid., f. 411v.
7



156 ALESSANDRO GIOSTRA

«Prima autem est, ut causa huius refractionis sit debilitas visus ab appre-
hensione, seu a visione illius propter parvitatem illarum stellarum cum
earum distantia»??. La prossimita delle stelle minori a quelle maggiori fa si
che anche le immagini rifratte delle prime siano ingrandite e da cio di-
penderebbe I'ampiezza visiva della Via Lattea. Un’altra ipotesi si basa
sull'idea che la vicinanza tra i corpi celesti provochi I'intensita della luce.
La piccola dimensione di alcune stelle ¢ il motivo per cui la luminosita
complessiva della Galassia non ¢ particolarmente forte. «Erit igitur con-
gregatio causa in intensione, seu in fortitudine spectionis luminis [...] et
erit parvitas earum causa in hoc, quod illud lumen non apparet valde lu-
strum, sed est magis propinquum colori quam lumini»?3. Le parole con-
clusive di Averroe non lasciano dubbi sulla sua difficile comprensione.
«Accidit autem huic cognitioni in substantia Galasiae esse cognitionem
diminutam: propterea quod genus illius est ignotum esse per se»?4.

L.a Scolastica cristiana

Le ricerche condotte a partire dagli inizi del XX secolo hanno eviden-
ziato significativi elementi di continuita tra la filosofia naturale del me-
dioevo e la scienza moderna. Come gia detto, per la determinazione
dell’esatta natura della Via Lattea ¢ stato indispensabile quel salto in
avanti tecnologico costituito dal perfezionamento del cannocchiale da
parte di Galilei. Tuttavia, nei testi dei filosofi medievali si possono rinve-
nire intuizioni di rilievo. Roberto Grossatesta, nella sua opera sulle come-
te, critica il parere di chi sostiene che esse siano la fusione della luminosi-
ta di alcuni corpi celesti e ritiene questa teoria come una conseguenza
scorretta del corretto approccio al problema della Via Lattea. «Qui autem
considerant quod res multae propinque a distantia a se apparent continue
sciuntque cum hoc quod gallaxio est congregatio stellarum propin-
quarum in iudicio visus concursarum, prope sunt ut ex hac similitudine

22 Jbid., f. 413v.
23 1bid.
24 Tbid., £. 414x.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 157

formant sibi opinionem quod cometa sit aggregatio plurium stellarum
propinquarum»?>,

Una valutazione piu esaustiva ¢ quella dell’allievo di Grossatesta, Rug-
gero Bacone, che espone la sua concezione nella parte quinta dell’ Opus
Maius. 11 filosofo inglese, analizzando i1 problemi relativi alla visione, so-
stiene la natura celeste della Galassia che, tuttavia, a causa delle proprieta
fisiche degli elementi ¢ visibile solo nella sfera del fuoco. Anche le sue
parole ribadiscono il problema dell’identificazione del vero testo aristote-
lico, al momento in cui riporta la concezione dello stagirita che non coin-
cide con quella ritenuta oggi originale. Secondo Bacone, la Via Lattea ¢
un ammasso di piccole stelle che producono I'impressione di una luce
continua grazie alla sovrapposizione della loro luminosita e di quella sola-
re. Nella sua opinione, Aristotele avrebbe sostenuto un’ipotesi del tutto
simile alla sua.

Sed de galaxia mirum est, quod non potest appatrere in sphaera coelesti, nec in
sphaera aeris, sed in sphaera ignis. Galaxia vero uno modo est circulus in coelo coele-
stis, quae lactea via vocatur, habens multas Stellas minutas congregatas, et haec pars
coeli facit, secundum Aristotelem primo Meteorologicorum, impressionem luminosam
continuam per concursum lucis Solaris cum lucibus hujusmodi stellarum parvarum, et
haec impressio vocatur similiter galaxia. Unde aequivocatur nomen ad causam et ef-
fectum: et apparet continuum lumen et oblongum, licet stellac sint distinctae26.

Bacone fa anche un esempio curioso per chiarire il suo pensiero: se
guardassimo da lontano una pentola perforata da molti fori vicini, nella
quale vi ¢ una fiamma, avremmo I'impressione che le flamme siano con-
tinue e non fuoriuscite dagli stessi fori. Come effetto ottico, a causa della
distanza, la luce della Via Lattea si presenta continua e allungata, anche se
le stelle sono separate tra loro. Un fenomeno di questo tipo, comungque,
non puo essere visto nell’etere celeste o nella sfera dell’aria, anche se la
luce passa attraverso di esse. A causa della sua debolezza, la luce di que-
ste piccole stelle si annulla nell’oscurita poiché I'etere ¢ molto sottile, e
non riesce neanche a vincere la densita dell’aria. Tale immagine ¢ visibile
solo nella parte piu alta della sfera del fuoco, perche la sua consistenza ¢
intermedia tra la sottigliezza dell’etere e la densita dell’aria.

25 S.H. Thomson, The Text of Grosseteste's De Cometis, «Isis», 19 (1933) 1, p. 22.
26 R. Bacon, Opus Maius, 11, ed. by J.H. Bridges, Oxford 1897, p. 100.



158 ALESSANDRO GIOSTRA

Hanc tamen impressionem non perciperet oculus in orbe coelesti, licet hoc lumen
transeat per eum, nec in aere licet similiter transeat. Sed in igne fit sensibilis, quia orbis
coelestis est tam excellentis subtilitatis, quod non potest lux incorporari in eo, ut sit
visibilis. Aer autem est majoris densitatis quam hic requiratur. Nam quia ista impressio
debilis est propter debilitatem lucium parvarum stellarum, cito potest opprimi loci
obscuritate, nec sufficit ad purgandum aeris tenebras densioris. Sed in suprema parte
ignis potest galaxia visui apparere, quia proportionalis est apparitioni propter medio-
critatem sui inter nimiam subtilitatem coelestis perspicui, et inter majorem densitatem
in aere quam hujusmodi apparitio requirat?.

Non ¢ questo il caso delle stelle piu grandi e dei pianeti, la cui luce ¢
talmente forte da distribuirsi negli elementi dell’etere, del fuoco e
dell’aria, al punto da non provocare differenze nella loro osservazione, ne
suscitare opinioni diverse da parte dei filosofi naturali. Bacone conclude
ripetendo che ¢ la consistenza materiale degli elementi la ragione per la
quale 'immagine della Via lattea ¢ visibile solo nella sfera del fuoco.

Sed lumen stellarum aliarum fixarum rhajorum, et similiter planetarum, habet tan-
tum fortitudinis, quod non recipit occultationem in aere, sicut nec in sphaera ignis et
coclesti, et ideo uniformiter illustrat totum medium, scilicet orbes coelorum et ignis et
aeris; et ideo visus non percipit in aliquo diversitatem incorporationis lucis istarum. Et
ideo non fit aliqua impressio distincta apparitionis per luces cadentes ab aliis stellis
quam a stellis galaxiae, propter quod philosophi non faciunt mentionem de aliqua alia
impressione, quae sit pura lux, quam de illa quae galaxia vocatur. Et sic patet, quod ga-
laxia non potest apparere in sphaera aeris nec coeli, propter egressum medii a tempe-
ramento raritatis. Non in aere, propter defectum raritatis sufficientis, in coelo vero
propter superfluitatem?8.

I1 XIII secolo ha prodotto alcuni ‘enciclopedisti’, e Alberto Magno ¢
stato tra 1 maggiori di essi per la vastita della sua opera. Il Doctor Universa-
lis si ¢ ispirato al lavoro di altri due noti enciclopedisti del suo tempo,
Tommaso di Cantimpre e Vincenzo di Beauvais, ma considerare la sua
ampia opera come un insieme compilativo di nozioni acquisite da altri
autori sarebbe un errore. Per limitare il discorso alla sola scienza astro-
nomica, Alberto ha introdotto molte novita, frutto della sua instancabile

27 Ibid,, p. 100.
28 Ibid,, pp. 100-101.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 159

ricerca?’. All'inizio del trattato secondo del primo libro del suo commen-
to ai Meteorologica, dopo aver criticato qualche opinione, il filosofo di Co-
lonia espone il suo punto di vista in modo diretto: la Via Lattea ¢ un in-
sieme di stelle piuttosto vicine nelle quali si diffonde la luce del Sole e
questa ¢ la ragione del suo colore e della sua somiglianza a un’esalazione.
«Dicamus nunc quid est galaxia secundum veritatem. Nihil aliud autem
est galaxia, nisi multae stellae parvae quasi contiguae in illo loco orbis, in
quibus diffunditur lumen Solis: et ideo videtur circulus albescens quasi
fumus»®’. L’elemento del fuoco per sua natura non puo emettere luce e la
sua rarefazione non impedisce la nostra vista dei corpi luminosi supetio-
ri. «Ignis autem qui est iuxta orbem et de natura lucidi, non lucet [...] et
ideo cum sit rarus perspicuus, non impedit visus nostros a consecutione
luminis illius»3!. Tra le stelle dell’ottava sfera ve ne sono alcune piu gran-
di facilmente riconoscibili e la loro luminosita si aggiunge a quella diffusa
dalle altre stelle minori. La loro immobilita ¢ la ragione per cui anche
I'immagine della luce diffusa in esse non subisce alcuna variazione. «Et
haec est causa quod galaxia videtur in loco uno orbis octavi non recedens
ab eo, praecipue quia in eisdem imaginibus semper videtur |...] unde li-
cet mutet spatium sicut et ceterae stellae fixae, non tamen mutat imagi-
nes»2. Vi sono stelle piu grandi che diffondono la loro luce, di origine
solare, tra quelle pit piccole; a cio si somma 'azione della stessa luce so-
lare sulle stelle molto vicine tra loro. «Sunt stellae multae parvae, quae
sunt in illo loco orbis, et habent insertas magnas quasdam distinctas, et
illae diffundunt lumen suum super spatium in illa parte orbis: et alia pars
causae efficientis est, cum radius solis incidit stellis illis quasi contiguis»33.
Oltre alla causa efficiente vi ¢ quella materiale costituita dalla diversita di
spessore dell’etere celeste da cui dipende la capacita di trattenere o dif-
fondere la luce. Proprio da questa differenza deriverebbe I'irregolarita
della luce diffusa dalla Via Lattea e facilmente osservabile.

29 .M. Resnick, K.F. Kitchell, A/bertus Magnus and the World of Nature, London 2022, pp.
119-129.

30 B. Alberti Magni Ratisbonensis Episcops, Ordinis Praedicatornms, Opera Ommia, IV, cura ac labore
A. Borgnet, Parisiis 1890, p. 495.

31 Tbid., p. 496.

32 [bid,

33 [bid.



160 ALESSANDRO GIOSTRA

Causa autem materialis quae est subjectum, est pars illa orbis quae spissior est alia
parte orbis, et ideo retinens et repraesentans lumen solis et stellarum, et terminans vi-
sum per eundem modum quo stellae retinent lumen et repraesentant et visum termi-
nant34,

Per Alberto Magno, comunque, la Galassia ha lo stesso movimento di
precessione delle altre stelle fisse e cio ¢ una dimostrazione inoppugnabi-
le della sua natura stellare.

Et huius sighum est quod compertum est probatione astronomica, quod circulus
galaxiae movetur motu stellarum fixarum: hoc autem in centum annis gradu uno.
Cuius autem motus est motus stellarum fixarum, oportet quod sit de natura stella-
rum3.

La natura celeste della Via Lattea rigetta opinione di coloro che so-
stengono che essa sia il risultato della combinazione della luce delle stelle
e di quella dell’elemento del fuoco che si proietterebbe verso 'alto. Non
solo la sfera del fuoco ¢ un «orbis inflammatus et ignitus non essentiali-
ter, sed ab effectu qui inflammat et ignit»36, ma la sua luminosita, se an-
che ci fosse, sarebbe del tutto inferiore a quella delle stelle e verrebbe
annullata da quest’ultima. «<Hoc autem esse non potest, quia etiamsi dice-
retur ignis in sua sphaera habere lucem, constat quod illa multo minor est
quam lux stellarum: minima autem lux obvians magnae luci, offuscatur et
absumitur, sicut apparet in candela obviante lumini solis»®’.

Se il fuoco avesse luce propria, impedirebbe la visione delle stelle nelle
ore notturne, la sua luce illuminerebbe la terra e nel caso dell’eclissi non
consentirebbe all’ombra della terra di raggiungere il corpo lunare.

Si enim haberet lumen, prohiberet videri stellas in nocte, et faceret lumen super
terram sicut ignes accensi [...] et sighum huius ad sensum in astronomia acceptum est:
si enim luceret, tunc dispargeret umbram terrae, et impediret quod non veniret ad or-
bem lunae: cum ergo nulla sit causa eclipsis lunae, nisi quod luna transit per umbram
terrac profundius vel altius, contingeret quod luna numquam posset eclipsari, quod
falsum est. Ergo ignis in sua sphaera non lucet38.

34 Ihid,

35 Ibid., pp. 496-497.
3 Ibid, p. 496.

57 Ibid, p. 497.

38 Ihid., pp. 497-498.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 161

In ultimo, Alberto contesta chi respinge la tesi dell’origine stellare del-
la Via Lattea, a causa dell'inalterabilita dell’ottava sfera che impedirebbe
la presenza di un effetto luminoso soggetto a qualche variazione nella sua
intensita. La risposta albertina a questa opposizione parte dalla constata-
zione della variazione della luminosita lunare, per dire che tale cambia-
mento non coinvolge solo le sfere celesti planetarie, ma anche le stelle
piu lontane. «Sed qui talia dicunt, non satis attendunt quod luna quae de
natura corporis coelestis est, continue alteratur lumine et tenebris. Adhuc
autem si Aristoteles verum dicit, omnis stella lumen recipit a sole: quod
autem recipit lumen, alteratur lumine acepto: ergo omnes stellae suscep-
tibiles sunt alterationis talis»39. LLa luce solare rende le stelle visibili, ma la
loro immagine subisce modificazioni a causa della presenza e del movi-
mento delle sfere planetarie inferiori; in altri termini, la capacita di un
corpo di assorbire o riflettere la luce non implica la sua alterabilita.

Ergo necesse est quod forma stellarum superiorum imprimatur et recipiatur in ot-
bibus inferioribus: et quia volvuntur orbes inferiores, necesse est ut etiam haec forma
corrumpatur in ipsis [...] ergo forma stellae superioris est in orbibus inferioribus sicut
in fieri et corrumpi, ergo generatur in eis aliquid, et corrumpitur in eis aliquid: ergo al-
terantur [...] et ideo non sequitur, si corpus aliquod susceptivum est luminis, quod
propter hoc sit passibile vel alterabile40.

Le sfere ricevono la luce nella loro parte interna non illuminata, ma
anche nelle stelle, come nel caso della Via Lattea. Questa interpretazione
¢ confermata e meglio specificata nel commento al De Coelo, in cui Albet-
to ribadisce che lo spessore dei corpi celesti ¢ la caratteristica principale
che permette ad essi di recepire la luce del Sole. Cio puo avvenire nella
parte piu interna delle stelle oppure sulla loro superficie: nel primo caso
si hanno le stelle pit luminose, nel secondo la luce diffusa ¢ di tipo piu
chiaro e la Via Lattea ne ¢ il fenomeno piu luminoso. «Et causa lucis in
stellis est spissitudo earum: et lumen quidem in aliquibus recepitur secu-
ndum profondum ipsarum, et in quibusdam diffunditur in superficie, et
in quibusdam recepitur in profundum, et efficiuntur luminaria sicut stel-
lae lucentes et candelae. In quibus autem diffunditur in superficie, effi-
ciuntur candidae et quasi lacteae, sicut est via quae lactea vocatur, quae

39 1bid., p. 498.
40 Tbid.



162 ALESSANDRO GIOSTRA

galaxia dicitum*!. Sempre nel commento al De Coelo, Alberto dichiara la
diversita di specie tra le stelle, o i pianeti, e le altre parti delle rispettive
sfere; allo stesso modo, anche tra le diverse stelle, o pianeti, esisterebbe
una diversita nello spessore della materia che li costituisce. «Cum igitur
constet tam ratione quam ex auctoritate omnium Peripateticorum, quod
differant partes cujuslibet circuli non stellati, sive sint fixae, sive planetae,
videbitur quod partes orbium non stellatae different speciae a stellis.
Idem autem videtur et de ipsis inter se stellisy#2.

Nell’ambito della filosofia naturale del medioevo, un personaggio co-
me Buridano non ha bisogno di presentazioni. Basti pensare che la sua
teoria dell’zmpetus ¢ stata «l punto di partenza di discussioni simili a opera
dei suoi principali successori a Parigi nella seconda meta del secolo, tra
cui soprattutto Nicola Oresme, Alberto di Sassonia e Marsilio di In-
ghen»®3. Nella questione XIX del suo commento al De Coelo, nella quale
discute il problema delle macchie lunari, Buridano riporta I'opinione di
Averroe, secondo la quale le stesse macchie dipendono dalla diversa den-
sita della Luna. Il filosofo francese aderisce sostanzialmente a quanto
detto dal Commentatore, e riporta 'esempio della Via Lattea, alla quale
attribuisce le caratteristiche degli altri corpi celesti. «LLo stesso dicasi della
Galassia: in essa infatti le parti della sfera stellata sono in qualche modo
pit dense che altrove, per cui possono in qualche misura trattenere a ar-
restare la luce del sole, benché non in modo perfetto; percio quella parte
appare piu chiara delle altre partin.

Che la Via Lattea sia parte integrante dell’ottava sfera ¢ una tesi con-
fermata dall’allievo di Buridano, Nicole Oresme. Nella guaestio X1 del li-
bro II delle sue Questiones de Celo, difendendo 'idea secondo cui 1 pianeti
superiori e I'ottava sfera emettano luce propria e non riflettano quella so-
lare, il vescovo di Lisieux dichiara: «quia secundum Aristotelem in primo

41 1bid., p. 125.

42 Thid., p. 175.

43 M. Clagett, La scienza della meccanica nel medioevo, Milano 1972, p. 549. Per quanto con-
cerne opinione di Pierre Duhem che considera la teoria dell’ zmpetus di Buridano come la
prima formulazione del principio di inerzia, si rimanda a: A. Giostra, Duben e le origini cri-
stiane della scienza, «Nuova Umanitay, 228 (2017), pp. 79-90. Ora tra i precursori di questa
teoria si consideralo stesso Francesco d’Appignano: C. Schabel, Francis of Marchia's Virtus
derelicta and the Context of Its Development, «Vivariumy», 44 (2000), pp. 41-80.

4 G. Buridano, 1/ Cielo ¢ il mondo, a cura di A. Ghisalberti, Milano 1983, pp. 379-380.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 163

Meteororum in antiqua translatione via lactea est de natura octave spere,
ergo lucet ex se sicut ipse dicit scilicet propter multitudinem et magnitu-
dinem stellarum existentium in tali parte»*>.

Le parole dei poeti

Anche nell’opera dantesca vi sono alcuni riferimenti alla Via Lattea.
Nel Convivio, dopo aver collegato 1 primi sette cieli alle sette arti liberali,
Dante delinea un parallelismo tra ottava sfera, la Fisica e la Metafisica.
Alighieri spiega che il cielo stellato effettua il suo moto da oriente a occi-
dente e quello, piu lento e quasi impercettibile della precessione degli
equinozi; la Via Lattea ¢ indicata come parte delle stelle fisse.

Dico che lo Cielo stellato si puote comparatre a la Fisica per tre proprietadi, e alla
Metafisica per altre tre: ch’ello ci mostra di sé due visibili cose, si come le molte stelle e
si come la Galassia, cioe quello bianco cerchio che lo vulgo chiama la Via di Sa’ Iaco-
po [...] e mostraci uno suo movimento da oriente ad occidente, e un altro, che fa da
occidente ad oriente, quasi ci tiene ascoso*®.

Nella tradizione popolare spesso la Via Lattea ¢ stata identificata con
il Cammino di Santiago, come testimoniato da Uguccione da Pisa*’. Poco
dopo nella stessa opera, il poeta afferma la similitudine tra Pottavo cielo e
la Metafisica, proprio perché in esso ¢ inclusa la Via Lattea. Come avvie-
ne per la Metafisica, anche la Via Lattea suscita pareri divergenti: «E per
la Galassia ha questo cielo similitudine grande colla Metafisica. Per che ¢
da sapere che di quella Galassia li filosofi hanno avute diverse oppinio-
ni»*8. Dopo aver trattato 1 punt di vista di Anassagora e Democrito, pre-
senti anche nel testo di Aristotele?’, Dante sottolinea come la posizione
della Via Lattea tra le stelle pit lontane induca a un paragone con le diffi-
colta di comprensione della Metafisica.

45 N. Oresme, Questiones super de celo, ed. by C. Kren, Madison 1965, p. 641.
46 Alighieri, Convivio cit., p. 236 (11, 14, 1).

47 1bid., p. 237.

48 [bid., p. 238 (11, 14, 5).

49 Aristotele, Meteorologica, cit., pp. 56-58 (I, 345a 15-345b 31).



164 ALESSANDRO GIOSTRA

Onde, con cio sia cosa che la Galassia sia uno effetto di quelle stelle le quali non
potemo vedere, se non per lo effetto loro intendiamo quelle cose, e la Metafisica tratti
de le prime sustanze, le quali noi non potemo simigliantemente intendere se non per li
loro effetti, manifesto ¢ che lo Cielo stellato ha grande similitudine colla Metafisica®0.

Nel Paradiso la comparsa delle anime nel cielo di Marte, dotate di luce
di diversa intensita, viene comparata alla luminosita della Galassia, la cui
struttura provoca dubbi nei sapienti.

Come distinta da minori e maggi

lumi biancheggia tra ' poli del mondo
Galassia si, che fa dubbiar ben saggi,

si costellati facean nel profondo

Marte quei raggi il venerabil segno

che fan giunture di quadranti in tondo>?.

11 Conviviolascia supporre che Dante abbia aderito all'idea della natura
stellare della Galassia grazie all'influenza di Alberto Magno che rappre-
senta per il fiorentino una preziosa fonte di informazione. Cio si evince
anche da un particolare del testo del testo gia analizzato che costituisce
una traduzione quasi integrale delle parole del filosofo di Colonia.

e puote essere, che lo cielo in quella parte
¢ piu spesso e pero ritiene e ripresenta
quello lume. E questa oppinione pare
avere, con Aristotile, Avicenna e Tolo-

est pars illa orbis quae spissior est alia
parte orbis, et ideo retinens et reprae-
sentans lumen solis et stellarum [...] et
haec est sententia Ptolomei et Avicennae

meo>2. et aliorum Philosophorum et etiam Aris-

totelis3.

Anche negli enigmatici scritti di Cecco d’Ascoli si parla della Via Lat-
tea. Nel De Principiis Astrologiae, cio¢ il suo commento all’Introduzione
all’Astrologia>* di Al-Qabisi, Cecco espone le proprieta di una pietra,

50 Alighieri, Convivio cit., p. 242 (11, 14, 8).

51 Par.,, X1V, 97-102.

52 Cfr. nota 7.

53 B. Alberti Magni Ratisbonensis Episcops, Ordinis praedicatorum, Opera Omnia cit., pp. 496-497.

54 Al-Qabisi, The introduction to astrology, ed. by C. Burnett, K. Yamamoto, and M. Yano,
London-Turin 2004.



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 165

I'enidro®>, in abbinamento all’azione della costellazione del Capricorno.
Come ¢ solito fare, anche in questa sezione del commento Cecco cita au-
tori sconosciuti che sostengono le varie tesi. Per I'ascolano le stelle del
Capricorno avrebbero la facolta di attrarre 'acqua, come fa Ienidro; in
questo modo si verrebbero a formare dei vapori che per la loro sotti-
gliezza richiamano alla mente la formazione della Via Lattea. Nelle parole
finali, Cecco accenna all’opinione di alcuni “mecanici” secondo i quali la
Via Lattea indicherebbe la direzione verso Roma.

In capricornio sunt stellaec quae habent naturaliter attrahere vapores ad se ut entrax
aquam, ut dicit Yparcus |...] ut dicit Evax rex arabum et Zot grecus et Germa babilo-
nensis, entrax est quidam lapis qui semper emictit aquam sive sit in igne sive in terra
sive in aere, nec cessat effundere ad modum roris, et quia non minuitur in pondere,
idcirco arguitur quod in se habet virtutem attrahendi ad se ex aliis elementis aquam
[...] sicut entrax habet virtutem apponendi in superfitie sua aquam, sic luminaria scili-
cet stelle que sunt in capricornio atrahunt vapores qui sunt inseparabiles a signo capri-
cornij, idcirco vocatur via lactea. Mecanici dicunt quod est via quae vadit versus Ro-
mam>°,

Ne L. Acerba, spiegando la formazione delle nubi ferme, Cecco ripro-
pone lo stesso concetto, puntualizzando che il Capricorno attrae 1 vapori;
in questo modo si ha 'impressione visiva che la Via Lattea si trovi tra le
stelle piu alte.

Si como Pentra 'acqua sempre tira,

per la vertu che dentro lei nutricha,

cussi fa Capricornio che pur spira

Vaporli] sotili sua potencia abrancha
sempre tirando su ne laire chiara,

e par ch’im ciel[o] si mostti la via biancha57.

55 ’enidro ¢ la pietra che Cecco chiama ‘entra’. Si veda in proposito, M. Berisso, 1/ /a-
pidario dell’Acerba, in Cecco d’Ascoli: cultura, scienza e politica nell’Italia del Trecento, a cura di A.
Rigon, Roma 2007, p. 60.

56 G. Boffito, I/ commento inedito di Cecco d’Ascoli all’Aleabizzo, Firenze 1904, p. 19.

57 Cecco d’Ascoli, .’ Acerba [ Acerba aetas],a cura di M. Albertazzi, Trento 2002, p. 53 (1,
9, 34-39).



166 ALESSANDRO GIOSTRA

Nello stesso poema l’ascolano torna a occuparsi della Via Lattea nel
quarto libro, consistente in risposte a domande da parte di un interlocu-
tore fittizio in merito a vari aspetti della filosofia naturale.

E tu a me: - Or questa gallasia,
secondo la sententia del Maestro,
voglio saper da te che cosa sia.

Dico secondo Ialt[t]a oppinione:

ma non prendessi I'altra nel sinestro,
e ve’ se forma la mia intencione.
Som parve e molte stelle e troppo spisse
che luminando fanno la chiareza:
som de P'octava spera stelle fisse;
som strette si che 'una P’altra tocha,
cosi se mostra la biancha belleza:
questa ¢ la via de la giente scioccha?s.

Nella seconda parte di quest’ultimo brano, dunque, Cecco da una
spiegazione affine a quella di Alberto Magno e alla seconda opinione che
Dante attribuisce ad Aristotele, per poi denigrarla nell’'ulimo verso. Un
importante spunto per comprendere la sua posizione ¢ presente nel
commento latino de L. Acerba, sebbene non si abbia la certezza della sua
paternita. I1 commento termina alla fine del primo capitolo del libro se-
condo, pertanto resta disponibile solo la parte che si riferisce ai versi I,
IX, 34-39. In essa si capisce chi sono quei ‘mecanici’ di cui parla nel De
Principiis Astrologiae, cio¢ uomini senza alcuna cultura che hanno escogita-
to un significato del tutto inattendibile: «[...] ut non credas amplius fabu-
llis rusticorum qui dicunt quod est via qua itur Romam et ad Sanctum Ia-
cobum de Gallicia»*®. Queste parole sono seguite dalla descrizione delle
proprieta dell’enidro, capace di attrarre vaport sottili simili alla Via Lattea,
grazie all’azione delle stelle del Capricorno. «Ita stelle que sunt in Capri-
cornio habent virtutem atrahendi istos vapores subtiles et isti vapores la-
tei semper nascuntur Capricornui»®. In definitiva, Cecco critica la teoria
che sostiene la natura stellare della Via Lattea, attribuendola ad Aristote-
le, specificando che la sua posizione non ¢ troppo distante

58 Ibid., p. 307 (IV, 4, 49-60).
59 [bid., p. 435.
60 Tbid,



LA VIA LATTEA NELPENSIERO DEL FILOSOFI MEDIEVALI 167

dall’osservatore. I vapori di origine terrestre sono la vera causa della Via
Lattea e di altri fenomeni visivi di breve durata. «Unde videtur quod in
celo sit Via Latea, tamen est prope nos, sicuti et alie impressiones. Ari-
stoteles vero aliter ponit causam istius Vie, tamen ista est melior, nec sic
vulgaris et manifesta sicut et illa»¢l.

Conclusioni

Dallo studio dei testi presi in considerazione emergono due tendenze
principali. Una ¢ relativa alla necessita di rivedere I'interpretazione di Ari-
stotele che inquadrala Via Lattea come conseguenza di esalazioni prove-
nienti dalla zona elementare. La seconda, collegata alla precedente, consi-
ste in una crescente attenzione nei confronti dei fattori quantitativi. F
quest'ulimo uno degli aspetti della cosmologia medievale che ha antici-
pato la svolta operata dalla moderna scienza della natura.

61 Ibid., pp. 435-436.






M. Carletti, C. Lucchetti, Riflessioni a partire dal catalogo de | manoscritti della Biblioteca provinciale
dei Cappuccini di Messina, a cura di Carmelina Puglisi e Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina,
2024 | Some reflections based on the catalogue of | manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cap-
puccini di Messina, ed. by Carmelina Puglisi and Rosaria Stracuzzi, Messina, Intervolumina, 2024
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4498

Riflessiont a partire dal catalogo de [
manoscritti della Biblioteca provinciale dei
Cappuccini di Messina, a cura di
Carmelina Puglisi e Rosaria Stracuzzi,
Messina, Intervolumina, 2024

Maela Carletti, Costanza Lucchetti”

I/ catalogo: la proposta di un modello descrittivo dedicato

La Biblioteca dei Padri Cappuccini di Messina, istituita nel 1534, quasi
contestualmente alla fondazione del convento, raccoglie un fondo di 285
manoscritti datati dal XVI secolo ai primi decenni del XX, provenienti
dal convento di Messina (a dire il vero, una minima parte) e da una serie
di conventi della provincia messinese; i manoscritti si aggiungono a un
patrimonio librario a stampa che conta piu di centomila volumi e a un
piccolo fondo di pergamene (estranee al circuito dei conventi cappuccini,
relative invece ai beni di alcuni ospedali della citta).

I catalogo che qui si presenta inaugura la collana Quaderni di Intervolu-
mina, una Associazione senza fini di lucro, costituita essenzialmente da
studiosi, studenti e professionisti esperti in campo librario e documentale
che da quasi venti anni, in collaborazione con la Biblioteca Provinciale
dei Cappuccini, opera nel territorio attraverso la promozione di eventi e

“11 presente contributo ¢ il risultato di un lavoro congiunto delle due autrici; tuttavia, si
precisa che la sezione 1/ catalogo: la proposta di un modello descrittivo dedicato ¢ da attribuire a
Maela Carletti, mentre la sezione Prospettive metodologiche per la descrizione dei manoscritti modemi
a Costanza Lucchetti.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.169-179



170 MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI

progetti finalizzati alla valorizzazione e a una migliore (e piu estesa) frui-
zione del patrimonio culturale. In questa prospettiva, il catalogo dei ma-
noscritti rappresenta un tassello fondamentale per la valorizzazione della
Biblioteca nonché punto di partenza imprescindibile per future ricerche.

11 patrimonio della Biblioteca messinese ¢ in massima parte il risultato
di assemblamenti conseguenti la soppressione dei conventi avvenuta nel
corso del XIX secolo e conserva il nucleo librario di maggior rilievo — a
livello quantitativo — accanto a una serie di altre biblioteche locali che cu-
stodiscono parti, o interi fondi, sfuggiti alla devoluzione!.

Il contenuto principale riguarda le materie di insegnamento del per-
corso di studi, istituito in ogni Provincia in ottemperanza alle Costituzio-
ni del 1575 e articolato in 7 anni. Prevalgono, quindi, libri destinati
all’apprendimento della teologia, della filosofia e della grammatica (anche
di lingua latina). I contenuti pit rappresentati non si discostano dalla
norma, con una netta preferenza per lo studio delle opere di s. Tommaso
e Duns Scoto. 1l ventaglio delle materie si allarga nel corso del tempo, fi-
no a comprendere, ad esempio, una grammatica ebraica e una greca, risa-
lenti al secolo XIX2,

I numerosi volumi che contengono lezioni forniscono informazioni
non solo sui programmi dei corsi, ma anche sulle modalita di organizza-
zione degli stessi. Sovente, nelle intitolazioni vengono ricordati i nomi
dei lettori e, in pochi casi, i nomi dei compagni di corso; grazie
all'indicazione del luogo di svolgimento, si evince, inoltre, che i corsi era-
no spesso ‘itineranti’, spostandosi da un convento all’altro, forse per faci-
litarne la frequenza. Il confronto di due manoscritti (uno dei quali con-
servato oggi presso la Biblioteca Regionale Universitaria di Messina)3,

1 Nello specifico, oltre al convento di Messina, si conservano libri provenienti dai con-
venti di Taormina, Francavilla, Milazzo, Lipari, Petralia, Gibilmanna, Castelbuono, Petti-
neo, Savoca, Tusa, Paterno, Linguaglossa, Bronte, Nicosia e San Marco d’Alunzio. Le au-
trici danno conto anche di alcuni dei fondi piti corposi, e conosciuti, conservati altrove, di
cui forniscono puntuali riferimenti bibliografici.

2 Si tratta della grammatica ebraica di Francesco Corsaro del 1830, proveniente dal
convento di Paterno (ms. 245) e di quella greca, curata da Giuseppe di Stefano e copiata
nel 1881 a Catania (ms. 267).

3 I manoscritti contengono un corso di teologia sui quattro libri delle Sentenze di Pie-
tro Lombardo. Si veda I manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cappuccini di Messina, a cura di
C. Puglisi e R. Stracuzzi, Messina 2024, p. 27, e il ms. 129 del catalogo, risalente agli anni
1734-1736, proveniente dal convento di Castelbuono.



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO 171

appartenuti a due frati che seguirono un medesimo corso, testimonia
come fossero gli stessi studenti a eseguire le copie loro necessarie, sulla
base di un comune antigrafo, verosimilmente allestito dal lettore.

Oltre a questo contenuto preminente, le autrici evidenziano la presen-
za, sporadica ma degna di nota, di trattati di medicina, anatomia e chimi-
ca e, in numero piu consistente, di opere riguardanti lo studio del diritto
canonico (con un incremento di interesse per la prassi criminale a partire
dal secolo XVIII) e civile. Non mancano libri di contenuto particolare,
apparentemente lontano dagli interessi dei frati, dei quali non ¢ facile in-
tuire il percorso che li ha fatti approdare nella biblioteca di un convento
cappuccino; un esempio per tutti, un vocabolario marittimo degli inizi
del ‘9004 Preziosi gli inventari di libri, che forniscono informazioni su
eventuali dispersioni, nonché dati sulla percezione biblioteconomica
dell’oggetto libro>.

Le autrici segnalano altresi alcuni volumi corredati da un apparato
iconografico che merita approfondimenti: se nella grande maggioranza
dei casi esso ¢ rappresentato dalla presenza di raffigurazioni di modesta
qualita, si registrano infatti eccezioni, come il caso delle tavole, alcune
delle quali acquarellate, che corredano un trattato di navigazione (ms.
218) oppure alcune iniziali xilografiche e finalini ritagliati da libri a stam-
pa e incollati nel volume assemblato dal dottore in Teologia Ignazio Rincio-
ne di Monreale (ms. 139).

Da queste poche informazioni ¢ evidente come si tratti di un fondo
molto complesso, che riunisce un numero consistente di volumi, diversi
per provenienza, contenuto, datazione e struttura materiale. Al fine di
mettere in evidenza il maggior numero di dati desumibili dai volumi,
esposti in modo uniforme e razionale — non da ultimo nella scelta delle
informazioni da testituite —, le autrici hanno elaborato una scheda di de-
scrizione che riprende, con alcuni adattamenti, le norme dettate dal Cen-
simento Nazionale dei Manoscritti delle Biblioteche Italiane. Dopo i1
consueti campi relativi all’autore (normalizzato ove presente o desumibi-
le) e al titolo dell’opera (presente nel codice o desunto dal contenuto), st
passa alla descrizione ‘esterna’ con indicazioni relative alle caratteristiche

4 Opera di Carmelo Barbara: ms. 279.
5 Le autrici evidenziano la presenza di due inventari: il primo stilato nel 1772 per la Bi-
blioteca del convento Francavilla e I’zndex /ibrorum della Biblioteca di Paterno del 1791.



172 MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI

codicologiche quali la tipologia del supporto, la struttura del manoscritto
(se omogeneo o composito), le sue dimensioni, la presenza di cartulazio-
ni, di pagine bianche, tagliate o illustrate. Si forniscono datazione (certa o
desunta da caratteri intrinseci ed estrinseci) e lingua della compilazione,
precedente segnatura, provenienza e dati essenziali sulla legatura. Nella
parte finale della scheda, che precede la bibliografia, si da conto di even-
tuali chiarimenti e approfondimenti sulla struttura del volume, piuttosto
che sui contenuti, si presentano informazioni di tipo storico sull’autore o
altri personaggi citati nel manoscritto. Seguono le trascrizioni del fronte-
spizio (o dei frontespizi nel caso di volume miscellaneo); particolare at-
tenzione, infine, ¢ dedicata alla trascrizione delle annotazioni, per lo piu
note di possesso che, come ¢ consueto nei libri appartenenti ai frati, sono
piuttosto note ‘di uso’ che, in alcuni casi, ammoniscono alla corretta te-
nuta e pronta restituzione ‘sotto pena di scomunica’.

Nelle pagine introduttive che aprono il volume, Adriana Paolini pro-
pone alcune riflessioni importanti sulle problematiche connesse alla re-
dazione di un catalogo di manoscritti e, nello specifico, di manoscritti
moderni®. In primis, la consapevolezza dell’importanza della valorizza-
zione del patrimonio culturale come volano per un impulso economico
del territorio: «¢ provato come la cultura, vale a dire la conoscenza con-
divisa e le attivita che ne conseguono, sia un vero e proprio investimento
economico». La conoscenza e la valorizzazione del patrimonio librario
della Biblioteca dei Cappuccini rappresentano dunque, in questo senso,
una chiave di accesso alla storia della citta e delle persone che hanno
animato la vita culturale di Messina, utile incentivo all’interesse di studio-
si, ma anche di chi visita la citta come turista o di quanti vivono questo
territorio nel quotidiano. Tuttavia, la fruizione e la valorizzazione di un
fondo librario o archivistico puo essere garantita solamente dalla presen-
za di cataloghi e inventari, che strappano dall’oblio e, talvolta dalla di-
spersione, libri —a stampa e manoscritti — e documenti, che troppo spes-
so giacciono su scaffali polverosi o in scatoloni dimenticati. Tali stru-
menti di corredo, affinché possano realmente risultare utili allo scopo,
devono essere compilati da specialisti, secondo regole e con criteri con-
divisi dalla comunita scientifica; solamente in questo modo sara possibile

¢ A. Paolini, I/ fondo dei manoscritti della Biblioteca provinciale dei Cappuccini di Messina.
Un'introduzione metodologica, in 1 manoscritti della Biblioteca provinciale cit., pp. 9-15.



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO 173

estrapolare tutte quelle informazioni (al di la del contenuto) che aiutano a
ricostruire la storia del libro, il contesto socio-economico di produzione,
le tecniche di manifattura, le modalita di circolazione, fruizione e conser-
vazione, che, uniche e diverse per i singoli esemplari, possono altresi
suggerire reti di relazioni e collegamenti. Nel caso specifico, se da un lato
¢ possibile rintracciare un filo rosso che unisce il vasto patrimonio ma-
noscritto della Biblioteca dei Cappuccini, tutto posteriore all’avvento del-
la stampa, esso presenta molteplici caratteristiche di complessita, su piu
fronti: ¢ costituito da volumi che coprono un lungo arco temporale; inte-
ressano un ventaglio di contenuti vasto, redatti e conservati non necessa-
riamente in forma di ‘libro’, ma anche di fogli sciolti, quaderni e fascicoli;
rappresentano il risultato di aggregamenti successivi con provenienze di-
verse e un numero di scriventi (e scritture) molto elevato. Redigere un
catalogo di manoscritti moderni ¢ dunque un compito arduo in un di
campo di ricerca ancora poco esplorato, che le autrici hanno saputo af-
frontare con rigore scientifico.

Prospettive metodologiche per la descrizione dei manoscritti moderni

Con la diffusione della stampa, che mette in circolazione i contenuti in precedenza
affidati ai codici redatti dai copisti, dal Cinquecento in poi la produzione manoscritta
diventa espressione di interessi e obiettivi piu personali, legati alla professione ma anche
alla curiosita, ai desideri di conoscenza e di studio degli scriventi”.

Le osservazioni di Adriana Paolini poste in apertura del catalogo offro-
no uno spunto significativo per alcune riflessioni sulle linee di approccio
riservate al materiale manoscritto di epoca moderna. Anche a causa dello
status ancillare attribuito alla paleografia rispetto alle discipline storiche, let-
terarie e filologiche, le indagini si sono per lo piu incentrate sulle tipologie
scrittorie anteriori al XV secolo, privilegiando la produzione libraria della
scrittura e quindii codici quali veicoli di testi rilevanti soprattutto sul piano
filologico. In questa prospettiva, la nascita della stampa ¢ stata per lungo
tempo interpretata come un momento di cesura, tale da soppiantare la
scrittura e di relegarla a un ruolo residuale e marginale.

7 A. Paolini, I/ fondo dei manoscritti della Biblioteca provinciale cit., p. 10.



174 MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI

Gli studi degli ultimi decenni hanno progressivamente messo in di-
scussione questo paradigma, valorizzando invece la vitalita che caratte-
rizza il panorama della scrittura in eta moderna e contemporanea. Tali 1i-
flessioni hanno permesso un ampliamento degli orizzonti di ricerca in re-
lazione alle funzioni di precise trasmissioni testuali, secondo una prospet-
tiva nuova che si ¢ rivolta all’«universo articolato e mosso»® dei molteplici
usi della scrittura a mano prima e dopo la rivoluzione di Gutenberg, sen-
za soluzione di continuita. Se infatti rimane vero che I'invenzione della
stampa segna un momento cruciale per la concezione del libro e per la
produzione scritta manuale, tali trasformazioni non potranno essere inte-
se in senso quantitativo — ovvero, la stampa non si sostituisce, come si ¢
per molto tempo ritenuto, alla produzione manosctitta fout court —, ma
semmai qualitativo. La scrittura a mano, dalla seconda meta del Quattro-
cento e in misura sempre maggiore a partire dal Cinquecento, muta e
moltiplica le sue modalita di espressione, con ampie ripercussioni anche
sulle dinamiche che riguardano i canoni di standardizzazione e l'entita
della sua diffusione. Con I'inizio dell’eta moderna, infatti, la proliferazio-
ne del libro stampato subentra alla produzione dei codici come strumen-
to efficace e veloce di propagazione della cultura, ma di fatto senza mai
eliminare del tutto il fenomeno della scrittura a mano: peraltro, come fa
notare Francesco Ascoli, anche la cultura medievale non si era esaurita
completamente nei volumi filosofici e letterari, esito di progetti editoriali
complessi e strutturati, ma comprendeva anche una serie di materiali di-
versificati situati ben al di fuori della sfera letteraria e libraria per eccel-
lenza®.

8 V. Ascoli, Per una paleografia d'eta moderna, «Signo. Revista de Historia de la Cultura
Escritan, 12 (2003), pp. 107-118: 110.

0 Cfr. 1d., La penna in mano. Per una storia della cultura manoscritta in eta moderna, Firenze
2020, pp. 11-12 (gli studi di Ascoli sono, peraltro, i pitt aggiornati almeno per quel che 1i-
guarda orizzonte italiano). Lo stesso aspetto ¢ sottolineato da G. Chiesa e G. Barbero,
che riconducono a meri «motivi quantitativi e contingenti» la diversificazione tipologica dei
materiali moderni: «da un punto di vista teorico la linea di demarcazione non ¢ tanto cro-
nologica, ma riguarda piuttosto la tipologia dei documenti. Infatti le stesse difficolta che si
incontrano nella descrizione dei manoscritti moderni, potrebbero sorgere di fronte alle ra-
re lettere originali medioevali sopravvissute, oppure di fronte ai brogliacci manoscritti di
qualche autore rinascimentale» (G. Chiesa, G. Barbero, I manoscritti moderni della Biblioteca
comunale a Palazzo Sormani, Milano, in Manoscritti librari moderni e contemporanet. Modelli di catalo-



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO 175

Per avere un’idea della nuova complessita del panorama scrittorio, ¢
sufficiente rivolgere lo sguardo agli istituti di conservazione odierni. Un
saggio significativo delle tipologie di materiali manoscritti moderni e con-
temporanei ¢ offerto, ad esempio, dalla Biblioteca “A. Panizzi” di Reggio
Emilia. Il fondo ¢ composto da volumi della prima eta moderna che con-
servano, in misura pit 0 meno accentuata, le caratteristiche dei codici
medievali, ma anche da manuali tecnici per ’esercizio di una professione
o di un’arte, ricettari, un’ampia gamma di materiali di tipo diaristico (diati
di viaggio, autobiografie, libri di famiglia), trascrizioni di opere legate a
una circolazione a stampa limitata o nulla, perché ad esempio interessate
da censura, trascrizioni da lezioni accademiche, carteggi e materiali con-
nessi con la corrispondenza personale (lettere o minute di lettere), annali
e cronache cittadine, relazioni tecniche ufficiali e registrazioni d’ufficio,
manoscritti letterari — particolarmente importanti per la filologia d’autore
—, fino ai copioni teatralil®. Del resto, anche i materiali della Biblioteca
provinciale dei Cappuccini di Messina, pur presentando una necessatia
demarcazione tipologica dettata dalla connotazione propria dell’ente,
rappresentano un ventaglio diversificato: se naturalmente i volumi sono
per lo piu da ricondurre al contesto didattico e alla sfera della predicazio-
ne, costituendo testimonianze concrete della presenza di szudia interni ai
centri religiosi e delle mansioni quotidianamente svolte dai frati, non
mancano, ad esempio, manuali e repertori tecnici d’uso personale, testi
probabilmente destinati alla pubblicazione, trascrizioni di opere pubblica-
te o testi destinati alla sola circolazione manoscritta, registri, documenti
d’archivio e raccolte personali di preghiere!!l.

Una proliferazione di materiali, dunque, che confuta del tutto il para-
digma che attribuirebbe un primato alla stampa rispetto alla scrittura. Sul
piano prettamente paleografico, la questione risulta ancora piu comples-
sa: Armando Petrucci, in un significativo contributo, registrava il verifi-
carsi di una rapida diffusione dei manuali di scrittura nel secondo e nel

gazgione e prospettive di ricerca, Atti della Giornata di studio (Trento, 10 giugno 2002), a cura di
A. Paolini, Trento 2003, pp. 19-40: 36).

10 R. Marcuccio, La descrigione dei manoscritti di eta moderna e contemporanea nell esperienza del-
la Biblioteca “A. Panizzi” di Reggio Emilia, in Manoscritti librari modemi e contemporanei cit., pp.
41-87: 52-73.

11 T a varieta ¢ efficacemente messain luce dalle autrici stesse del Catalogo: I manoscritti
della Biblioteca provinciale cit., pp. 17-35.



176 MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI

terzo decennio del XVI secolo!2. Il fenomeno testimonia la trasforma-
zione dell’orizzonte generale sul piano della scrittura in seguito alla diffu-
sione dell’arte tipografica, nella direzione di una progressiva trasforma-
zione a partire dai presupposti. L’accesso alla scrittura a mano da parte di
uno strato sociale sempre pit ampio rappresenta una necessita dettata da
ragioni molteplici:

scrivere a mano in epoca moderna diventa una questione sempre pit importante
sia per gli affari che per la vita quotidiana, e il problema di come si debba insegnare
diventa nel corso del tempo una questione fondamentale, mentre essere analfabeti di-
venta un disvalore, oltre che oggettivamente, uno svantaggio?3.

Decisivi cambiamenti detivarono dallo sviluppo degli Stati moderni e,
parallelamente, dalla nascita della scuola pubblica. I.’assunzione diretta,
da parte delle istituzioni, dell’istruzione di base destinata a una popola-
zione piu vasta possibile costitui da un lato un efficace strumento di con-
trollo sociale, ma dall’altro assicurd un accesso sempre meno elitario alla
lettura e alla scrittura. Dinamiche, queste, in primo luogo adottate dalla
Chiesa postridentina, che trovo nell’istituzione delle scuole della Dottrina
cristiana una strategia generalmente efficace per arginare il problema del-
la diffusione del protestantesimo’#. In seguito, esse furono attuate e si-
stematizzate dai governi che promossero politiche di alfabetizzazione di
base su scala nazionale, innescando di fatto processi complessi di diffu-
sione della capacita scrittoria a un numero sempre maggiore di utenti.

Per questo motivo, come gia messo in luce da una vasta tradizione di
studi, la scolarizzazione rappresenta un elemento cruciale anche
nell’analisi e nello studio delle scritture di eta modernal>, avendo

12 A. Petrucci, Insegnare a scrivere imparare a scrivere, «Annali della Scuola Normale Supe-
riore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia», 1993, s. 111, 23 (1993) 2, pp. 611-630.

13 Ascoli, La penna in mano cit., p. 48.

14 Sull’argomento si vedano almeno: X. Toscani, Le “scuole della dottrina cristiana” come fat-
tore di alfabetizzazione, «Societa e storian, 26 (1984), pp. 757-781; M. Roggero, 1. alfabeto con-
quistato. Apprendere e insegnare nellltalia tra Sette ¢ Ottocento, Bologna 1999.

15 In merito ai processi di alfabetizzazione e alle ripercussioni sulla diffusione della
scrittura, si veda H.J. Graff, Storia dell’alfabetizzazione occidentale, 11: L'eta moderna, Bologna
1989; peril contesto italiano, si rimanda invece al volume miscellaneo Istruzione, alfabetismo,
scrittura. Saggi di storia dell'alfabetizzazione in Italia (sec. X17-XIX), a cura di A. Bartoli Langeli
e X. Toscani, Milano 1991.



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO 177

un’incidenza molto piu determinante rispetto a quanto accaduto nella de-
finizione delle tipologie scrittorie medievali. Queste ultime, infatti, ten-
dono progressivamente a dissolversi in favore di una graduale ma ineso-
rabile frammentazione, esito diretto dell’assenza di sistemi centralizzati di
produzione e della diffusione su larga scala delle pratiche di scrittura le-
gate all’alfabetizzazione di massa. Il risultato ¢ allora una progressiva per-
sonalizzazione della scrittura, dettata dalle specifiche finalita “private”
nonché dalle competenze acquisite dai singoli soggetti'® e, per un altro
verso, la nascita di nuovi canoni e modelli calligrafici destinati ai profes-
sionisti della scrittura.

Rispetto all’orizzonte indagato dalla paleografia medievale, dunque,
mutano profondamente categorie, strumenti e paradigmi di analisi, e si
impone la necessita di adottare prospettive nuove, capaci di rendere con-
to di un universo grafico non piu sorretto da modelli e tendenze univoci,
ma plasmato da pratiche d’uso, contesti socioculturali e funzionalita spe-
cifiche. Si tratta di una consapevolezza gradualmente affiorata negli ulti-
mi decenni, in concomitanza con lo sviluppo di studi volti a colmare la
distanza esistente tra il tradizionale ambito di indagine paleografica e le
scritture posteriori alla rivoluzione di Gutenberg.

In Italia, lattenzione per i materiali manoscritti che si collocano oltre
I'eta medievale ¢ emersa soprattutto a partire dai primi anni del nuovo
millennio, ed ¢ sfociata nell’allestimento di un convegno dal titolo “Ma-
noscritti librari moderni e contemporanei. Modelli di catalogazione e
prospettive di ricerca”, svoltosi a Trento nel 2003. L’iniziativa, sintomo
dei quesiti sorti anche in seno alle istituzioni del settore, come 'ICCU,
pose P'accento innanzitutto sui problemi di descrizione e di catalogazione
dei materiali. L.a nuova luce gettata sul manoscritto moderno e contem-
poraneo aveva infatti gia iniziato a stimolare ampie riflessioni in merito ai

16 F. Caffarena fa riferimento a «scritture spontanee [...] che configurano una sorta di
democratizzazione del potere insito nella capacita/possibilita di leggete e scrivere, veti e
propri atti di cittadinanza conquistati e diffusi trasversalmente dagli strati sociali scarsa-
mente alfabetizzati fino a quelli culturalmente piu solidi» (Id., Seritture non comuni. Una fonte
per la storia contemporanea, Milano 2016, pp. 52-53; sul tema, si veda anche la vasta bibliogra-
fia riportata all'interno del saggio e A. Bartoli Langeli, Da Carlomagno a noi. La mano che scrive
¢ l'occhio che legge, [inserto della] «Crusca per Voi», 49 [2014], pp. 5-14 [poti in Tra Aluino e
Gigliola Cinguetti. Discorsi di paleografia, Padova 2020, pp. 89-102]).



178 MAELA CARLETTI, COSTANZA LUCCHETTI

criteri di descrizione e catalogazione di materiali eterogenei tra loro e dif-
ferenti rispetto ai codici di epoca medievale.

Gli spunti proposti in quell’occasione si rivelarono determinanti per
mettere a fuoco le questioni che tuttora impegnano il dibattito
sull’argomento, e che derivano, in particolar modo, dalla necessita di ela-
borare strutture descrittive calibrate sulla varieta e sulla complessita dei
materiali conservati, «dal momento che», come faceva notare Adriana
Paolini in occasione del convegno trentino gia ricordato, «le differenze
tra documentazione archivistica e di natura libraria non sono sempre
evidenti»'”. Le esperienze presentate esploravano infatti le possibilita di
adattamento offerte dai modelli e dagli strumenti catalografici a disposi-
zione, evidenziandone, dall’altro lato, le criticita e i limiti.

Problemi, quelli legati al trattamento dei dati relativi ai manoscritti
moderni, che hanno raggiunto una portata tale da essere considerati an-
che all'interno di iniziative prevalentemente orientate ai codici medievali,
contribuendo di fatto ad ampliare e arricchire il quadro metodologico
generale!8. LLa complessa natura dei materiali ha portato alla luce la neces-
sita di coinvolgere, nello studio e nella descrizione, competenze diverse e
trasversali. Tuttavia, a distanza di oltre vent'anni si evidenzia ancora la
mancanza di un lessico condiviso, o almeno di parametri comuni da
adottare ad esempio in ambito paleografico!®, nonostante ampie rifles-

b

17 A. Paolini, Progetto per il censimento e la catalogazione dei manoscritti moderni e contemporanei
della provincia di Trento,in Manoscritti librari moderni e contemporanei cit., pp. 135-146: 138. Nelle
pagine che seguono, Paolini riporta come esempio significativo quello del libro di famiglia,
una raccolta di scritture prive di qualsiasi tipo di progettualita “libraria”, ma che assume le
forme del volume (#bid., p. 139).

18 Si vedano, ad esempio, alcune delle relazioni presentate nell’ambito del Convegno in-
ternazionale “Conoscere il manoscritto: esperienze, progetti, problemi. Dieci anni del pro-
getto Codex in Toscana” svoltosia Firenze nel 2006: cfr. G.P. Mantovani, 1/ manoscritto mo-
derno come problema catalografico, 1. Truci, La catalogazione dei manoscritti moderni nella Biblioteca
Nazionale Centrate di Firenzge (entrambi in: Conoscere il manoscritto: esperienze, progetts, problemss.
Dieci anni del progetto Codex in Toscana, a cura di M. Marchiaro e S. Zamponi, Firenze 2007,
rispettivamente pp. 57-80 e 183-188).

19 Nel 2014 Francesco Ascoli metteva in evidenza, tra le altre criticita, la tendenza a ti-
correre adiciture vaghe e spesso imprecise all’interno dei cataloghi, per indicare esperienze
diverse di scrittura (F. Ascoli, Problematiche relative alla descrizione dei manoscritti modermni (secc.
XVI-XIX), «Litterae Caelestes», n.s., 5-6 [2013-2014], pp. 115-128).



RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CATALOGO 179

sioni siano portate avanti dalla comunita scientifica che continua ad ani-
mare il dibattito intorno al tema2°,

Sulla base degli spunti fin qui esposti, tornando al caso specifico offer-
to dalla pubblicazione del catalogo dei manoscritti della Biblioteca pro-
vinciale dei Cappuccini di Messina, appare del tutto condivisibile — per-
ché, allo stato attuale, metodologicamente fondata — la scelta delle due
autrici di non includere nel repertorio riferimenti di carattere paleografi-
co, privilegiando invece descrizioni accurate della tipologia e dei conte-
nuti dei materiali presi in esame. Cataloghi di questo tipo si configurano,
infatti, come ottimi strumenti preliminari per le future riflessioni sul te-
ma: la varieta del patrimonio censito offre una solida base per eventuali
linee di indagine, dalle quali, si auspica, potranno emergere criteri, cate-
gorie e infine un orizzonte metodologico condiviso per lo studio di una
paleografia dell’eta moderna che non si basi sugli strumenti della paleo-
grafia medievale, ma che si adatti ai mutamenti delle pratiche, dei contesti
e dei modi di produzione.

2011 14 e 15 novembre 2024 Adriana Paolini, Andrea Giorgi e Stefano Malfatti hanno
allestito, ancora una volta a Trento, un’interessante giornata di studi dal titolo “Per una
paleografia dell’eta moderna (secoli XVI-XVIII)”, presso I’Auditorium del Dipartimento
di Lettere e Filosofia dell’Universita di Trento.






Lorenzo Arcese, Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: un’analisi storico-teologica /
Appendix to Isaac of Nineveh and the Franciscan Spirituals: a historical-theological analysis
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4325

Appendice a Isacco di Ninive e gli Spirituali

francescani: un’analisi storico-teologica

T.orenzo Arcese

L’articolo Isacco di Ninive e gli Spirituali francescani: wun’analisi storico-
teologica, apparso nel numero XXXVII (2023) di «Picenum Seraphicum»
(pp. 37-70), prevedeva un’appendice documentaria. La si presenta com-
pleta in questo numero, al fine di restituire ai lettori il quadro completo
della ricerca.

Appendice

Isacco di Ninive nel Tractatus pauperis di Peckhan

Per comprendere quali passi furono citati maggiormente dal frate in-
glese si riportano tutti quelli trovati individuati in questo studio.

Dal capitolo I: «Majus omnibus est ut causas pugne longius proro-
gemus, quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne cum supervene-
rit necessitas, ruinam propter propinquitatem incurrat»!22,

«Munda tibi cellam a deletiis et superfluitatibus, quia hoc adducet te ad
abstintentiam invitum etiam et nolentem ; raritas rerum docet abstinere
quia cum opportunitatem rerum accipimus, Nosmetipsos Non possomus
continere»!23,

122 John Peckham, Tractatus panperisa fr. Jobanne de Pecham. Ordinis fratrum minorum. Ar-
chiepiscopo Cantuariensi conseriptus, a curadi A. van den Wyngaert, Paris 1925, p. 9. Il brano ¢
tratto dal Discorso XVIIL, cfr. PG 86, p. 841.

123 Jhid,, p. 11. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.181-189



182 LORENZO ARCESE

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a
peccato. Hec enim sunt cause peccati: vinum, mulieres, divicie ac prospe-
ra corporis habitudo. Non quod hec naturaliter sint peccatum, sed quia
natura facile declinat ad peccati passiones propter ipsa»!24.

«Quibus mundus mortuus est, hii sustinent adversitates gaudenter.
Qui vero vivit hujusmodi nequeunt injuriam sustinere sed a vana gloria
mot irati turbantur seu etiam a tristitia occupantum!?s.

«Verbum durum sustinens homo scienter absque iniquitate que pre-
cesserit in ipso contra loquentem, coronam spineam capiti suo supetim-
ponity!26,

«Humilitas est perferre accusationes falsas cum gaudio sustinere. Qui
in veritate humilis est patiendo injuriam non turbatur nec excusat se su-
per re in qua injuriam est perpessus sed veniam petity!%7.

Dal capitolo V: «Munda tibi cellam a deliciis et superfluitatibus quia
cum oportunitatem rerum accipimus, nosmetipsos non possumus conti-
nere»128,

«Quousque deferat a corde suo sollicitudinem secularium propter ne-
cessarium usum nature ac dimictat Deum curare de ipsis, spiritualis
ebrietas in ipso non movebitur et consolationem illam non habebit, de
qua erat Apostolus consolatusy»!?9.

«Visiones fiunt habentibus zelum ignitum Dei et de hoc seculo despe-
ratis, qui ei perfecte abrenuntiaverunt et a cohabitatione hominum reces-
serunt et post Deum egressi sunt nudi, nullum a visibilibus auxilium ex-
pectantes, super quos irruit fortitudo propter sollitudinem, et circumdat
eos periculum mortis ex fame vel infirmitate aut ex aliquo incursu et tri-
bulatione, ita ut, appropinquent desperationi. Consolationes ergo que
fiunt talibus non fiunt illis qui eos superant in labore, quia quanto quis

124 JThid,, pp. 11-12. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XI, cfr. PG 86, p. 821.

125 Thid,, p. 13. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XIII, cfr. PG 86, p. 828.

126 Jhid,, p. 14. 1l brano ¢ tratto dal Discorso 1, cfr. PG 86, p. 812.

127 Jbid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso X VI, cfr. PG 86, pp. 831-832.

128 Ibid., p. 61. 11 brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. La citazione conti-
nua: «Numquid ipso Ysaac perfectior es quem tantum extollit Gregorius Dialog. 4».

129 JThid,, p. 64. 1l brano ¢ tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 820.



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI 183

habet consolationem humanam ab aliquo visibilium, tanto hujusmodi
consolationes non fiunt!30,

Dal capitolo VI: «Quod visiones fiunt quibusdam perfecte sanctis et
de hoc seculo desperatis, qui ei perfecte renuntiaverunt et post Deum
nudi egressi sunt nullum a visibilibus auxilium expectantes»!3.

«Anticipa solvere omnem colligationem extrinsecam a te ipso et tunc
Deo poteris colligarin!32.

«Nichil ita facit menti tranquillitatem sicut paupertas que voluntarie
sustinetur»!33,

«Si posueris anime tue terminum paupertatis et per gratiam Dei fueris
a sollicitudine liberatus et in tua paupertate fueris factus supra mundum,
cave ne propter amorem pauperum questum diligas pro eleemosyna fa-
cienda, et ponas animum tuum in turbationem ut accipias ab aliquibus et
aliis largiaris, et exceriens honorem subjectione petitionis rerum nomine
aliorum, et excidas a libertate intentionis tue in sollicitudinem rerum se-
cularium, quia gradus tuus sublimior est gradibus misericordium. Suppli-
co tibi ne subiciaris elemosyna similis nutrimenti puerorum. Sed solitudo
perfectionis est caput. Si res habes, semel eas disperge; quod si non ha-
bes, noli habere»!34,

«Si res habes semel eas disperge, si non habes noli habere ; munda tibi
cellam a delitiis et superfluitatibus quia adducit te ad abstinentiam invi-
tum etiam nolentem; raritas rerum docet abstinere quia cum oportunita-
tem rerum accipimus nosmetipsos non possumus contineren '3,

130 Johanne de Pecham, Tractatus panperis cit., p. 64. 11 brano ¢ tratto dal Discorso
XVIII, cfr. PG 86, p. 845. La citazione ¢ introdotta cosi: «ldem etiam dicit ejusdem operis
tractatu 5 querens quibus fiunt revelationes et dicit».

131 Ihid,, p. 73. 1l brano, gia citato a pagina 64 della stessa edizione (ma in maniera piu
aderente al testo), ¢ tratto dal Discorso XVIIL, cfr. PG 86, p. 845.

132 hid,, p. 74. 1l brano ¢ tratto dal Discorso 1, cfr. PG 86, p. 811.

133 Ibid., p. 76. 11 brano, che I'editore non riconosce e collega a PL 76, ¢ tratto dal Di-
scorso VIII, cfr. PG 86, p. 818.

134 Jhid,, p. 78. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 818-819.

135 Ibid., p. 83. 11 brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. Questo passo era
gia stato citato, in parte, alla pagina 61 della stessa edizione.



184 LORENZO ARCESE

Dal capitolo VII: «Raritas rerum docet abstinere, quia cum opportuni-
tatem rerum accipimus, nosmetipsos non possumus continere»! 36,

Dal capitolo IX: «Beatus qui novit haec et manet in solitudine et non
fluctuat in operum multitudine, sed omnes corporales operationes in ora-
tionis labores convertit et credit quod, quamdiu operetur cum Deo et
habeat solitudinem in ipso die noctuque, non deficiet ei quidquam de ne-
cessariis usibus, quemadmodum non cessat ab Opere pro eodem; si quis
autem non sustinuerit, in solitudine sive opere operetur eo utens
tamquam adjutore, non tamen avare propter lucrum, nam ipsums impo-
situm est infirmis, quia perfectioribus turbamentum existit; pauperibus
enim et pigris patres imposuerunt quod operarentur, et non sicut rem
necessariam exigentes»!?7.

Dal capitolo XI: «si inquit vanam gloriam abominaberis fuge venantes
eam: fuge tam amatores rerum quam acquisitionem ipsarum: elonga te
ipsum a prodigis sicut a prodigalitate; fuge luxuriosos sicut luxuriam quia
ubi simplex memoria conturbat mentem quanto magis aspectus et con-
versatio cum eisdem!»!38,

«Cum volueris facere inititum bonae operationis, ad eventuras tibi ten-
tationes prius praepara temetipsum; nam consuetudo est inimici ut, cum
viderit aliquem incipientem bonam conversationem fide ferventi et con-
scientia pura, obviet ei variis et diversis tentationibus»!39.

«Maius omnibus est ut causas pugnae longius prolongemus a nobis,
quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne, cum supetrvenerit ne-
cessitas, ruinam propter propinquitatem incurraty!40,

«Ut supra dicit Isaac, «cum opportunitatem rerum accipimus, nosme-
tipsos non possumus continerex!41,

136 F M. Delorme, Tris chapitres de Jean Peckan pour la défense des ordres mendiants, «Studi
francescani», 29 (1932), p. 59. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819.

137 Ihid,, p. 183. 1l brano ¢ tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 819.

138 F.M. Delorme, Quatre chapitres inédits de Jean de Pecham, ofm., sur la perfection religieuse et
autres élats de perfection, «Collectanea Franciscana», 14 (1944), p. 90. Il brano ¢ tratto dal Di-
scorso XIII, cfr. PG 86, p. 829.

139 JThid,, p. 93. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XII, cfr. PG 86, p. 821.

140 JThid,, p. 94. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 841.



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI 185

«Sic dilige otium solitudinis plus quam esurientes saeculi saturare et
convertere multas gentes ad agnitionem supernam et honorem Dei. Me-
lius enim est a peccati vinculo solvere temetipsum quam liberare servos a
servitute, potius est tibi pacificare cum anima tua in unitate Trinitatis
quae in te est, scilicet corporis et animae et spiritus, quam pacificare cum
doctrina tua discordes»!42,

«Cum animam in sanctitate senserit, tunc prosit aliis et de aliis curet;
nam cum inventus fuerit ab omnibus elongatus, poterit eis benefacere
potius in zelo bonorum operum quam in verbis ete»!43.

Dal capitolo XII: «Dilige vilia indumenta, ut orientes in te cogitationes
tuas abiicias. i.e. elationis; nam qui splendida diligit, humiles cogitationes
habere non potest, quia cor exterioribus figurationibus conformatum 44,

«Si laboraveris manifeste contemni ab hominibus, faciet te Deus glo-
riari; studeas despici, et repleberis honore divinon!4>.

«Sicut, inquit, pater gerit curam filii sui, ita Deus gerit curam corpotis,
quod pro Christo affligitur, et semper est iuxta illud»!4.

«Quanto plus fatigatur et affligitur corpus, tanto magis tempore quo
circumdat hominem acies daemonum cor eius a confidentia defensa-
tum147,

«In ventre repleto secretorum Dei scientia non existit etc» 148,

«Lugens est, qui vitam in fame et siti ducit omnibus diebus vitae suae
propter spem futurorum bonorum; divitiae religiosi sunt consolatio, quae
fit ex luctu, et lactitia quae fit ex fide»!49.

«Quicumque vult post me venire, prius abneget semetipsum, ut sicut
ille qui paratus est ascendere in crucem assumit in mente sua mortis in-
tentionem ac sic egreditur velut homo cogitans se non habere partem vi-

141 Jbid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819. L’editore informa il lettore
che questo passo era gia stato citato nel 1 capitolo del Tractatus panperis.

142 Jhid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso 111, cfr. PG 86, p. 814.

143 JThid,, p. 95. 11 brano ¢ tratto dal Discorso XVII, cfr. PG 86, p. 833.

144 JThid,, p. 102. 1l brano ¢ tratto dal Discorso 11, cfr. PG 86, p. 814.

145 Thid,, pp. 102-103. 11 brano ¢ tratto dal Discorso XIII, cfr. PG 86, p. 828.

146 Jbid., p. 103. 11 brano ¢ tratto dal Discorso X1V, cfr. PG 86, p. 831.

147 Jbid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 843.

148 Jhid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso V, cfr. PG 86, p. 816.

149 JThid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso XV, cfr. PG 86, p. 831.



186 LORENZO ARCESE

tae iterum in hac vita, ita et qui perficere vult praedicta, nam crux est ad
omnem tribulationem parata voluntasy»!0.

«Qui iefunium negligit, apud cetera propugnacula laxus erit et infir-
musy; et alibi: «Quando diabolus videt hanc armaturam super aliquem
hominem, statim terretur adversarius et in continenti venit sibi in recor-
dationem superationis suae quant a Salvatore passus est in deserto et vit-
tus eius comburitur in armatura: quae data est a principe nostrow; se-
quitur: «ideo qui ieiunii armatura vestitur, omni tempore est accensus et
zelotes; Elias, cum zelavit pro lege Deli, in hac armatura vicit»!51.

«Hic est ordo sobrius et Deo amabilis indumentis vilibus contentum
esse ad necessitatem corpotis et sic cibis ad sustentationem uti, non gas-
trimargiae causa, et participare parum de omnibus, et non hoc ex-
probrare et hoc eligere, ut impleat ex ipsis ventrem; maior est enim omni
virtute districtio vinum praeter debilitatem aut infirmitatem non su-
mere» 152,

«habere vultum pallidum et rugosum, lacrimari nocte dieque ete»!53.

«Quamlibet virtutem sine labore corporis factam reputa sicut aborti-
vum exanime; oblatio iustorum lactimae oculorum suorum, et sacrifi-
cium eorum acceptabile gemitus eorum; in vigiliis clamabunt ad Domi-
num pondere corporis angustiati et in dolore preces ad eum emittent.
Communicant angelis sanctis in passionibus et tribulationibus ob suam
propinquitatemy»!>4,

Isacco di Ninive nelle Quaestiones di Pietro di Giovanni Olivi

Dato Paltissimo interesse mostrato dall’Olivi per Isacco di Ninive, si ¢
deciso di proporre tutte le citazioni presenti nell’opera analizzata.

150 Jean de Pecham, Quatre chapitres inédits cit., p. 104, 1l brano ¢ tratto dal Discorso
XVIIL, cfr. PG 86, p. 839.

151 Jhid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso XVIIL, cfr. PG 86, pp. 842-843.

152 Jhid,, p. 107. 1l brano ¢ tratto dal Discorso LI, cfr. PG 86, p. 883.

153 Jhid,, p. 108, 1l brano ¢ tratto dal Discorso XXIV, cfr. PG 86, p. 852.

154 Jhid,, pp. 109-110. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XVII, cfr. PG 86, p. 835.



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI 187

«Munda - inquit - tibi cellam a deliciis et superfluitatibus, quia hoc ad-
ducet te ad abstinentiam invitum etiam et nolentem. Raritas rerum docet
abstinere; quia cum opportunitatem rerum accipimus, nosmetipsos non
possumus continere»!>.

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a
peccato. Haec enim sunt causa peccati: vinum, mulieres, divitiae et pro-
spera corportis habitudo, non quod haec naturaliter sint peccatum, sed
quia natura facile declinat per huiusmodi ad peccati passiones»!>°.

«Anticipa solvere omnem colligationem extrinsecam a te ipso e tunc
Deo poteris colligarin!>7.

«Et Isaac Libro suo de Contemplatione tractatu V: Visiones - inquit-
fiunt habentibus zelum ignitum Dei et de hoc saeculo desperatis qui et
perfecte abrenuntiaverunt et a cohabitatione hominum recesserunt. Et
post Deum nudi egressi sunt nullum a visibilibus auxilium exspec-
tantes»!°8,

«Quousque -ait- homo destruat a corde suo sollicitudinem saecularium
praeter necessarium usum naturae ac dimittat Deum curare de ipsis, spi-
ritualis ebrietas in ipso non movebitur et consolationem illam non ha-
bebit, de qua erat Apostolus consolatus»!>?.

«Nihil ita facit menti tranquilitatem sicut paupertas quae volunta-
rie possidetum!09.

«Si posueris animae tuae terminum paupertatis et per gratiam Dei fue-
ris a sollicitudinibus liberatus et in tua paupertate factus fueris supra
mundum, cave, etc»!0l,

«Cum in tua paupertate factus fueris supra mundum, cave, ne propter
amorem pauperum quaestum diligas pro elemosyna facienda et ponas
animum tuum in turbatione, ut accipias ab aliquo et alis largiaris»!62.

155 Petrus loannis Olivi, Das Heil der Armen und das Verderben der Reichen. Petrus loannis
Olivi OFM. Die Frage nach der hochsten Armut, Dietrich Coelde, a cura di ]. Schlageter, Werl
1989, p. 89. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819.

156 Jhid, il brano ¢ tratto dal Discorso X1, cfr. PG 86, p. 821.

157 Ihid,, p. 109. 11 brano ¢ tratto dal Discorso 1, cfr. PG 86, p. 811.

158 [bid., p. 112. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XVIIL, cfr. PG 86, p. 845.

159 1bid., p. 114. 11 brano ¢ tratto dal Discorso X, cfr. PG 86, p. 820.

160 Jhid,, p. 115. 1l brano ¢ tratto dal Discorso VIII, cfr. PG 86, p. 818.

161 Jhid,, p. 130. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, pp. 818-819.

162 Jhid,, p. 166. 1l brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, pp. 818-819.



188 LORENZO ARCESE

«quia — inquit - gradus tuus sublimior et gradibus misericordium sup-
plico tibi, ne subiiciaris. Elemosyna similis est nutrimento puerorum, sed
solitudo perfectionis est caput. Sires habes, semel ipsas disperge, quod st
non habes, noli habere»!63.

«Maius omnibus est, ut causas pugnae longius prorogemus a nobis,
quamquam ex hoc corpus angustiam patiatur, ne cum supervenerit
necessitas, ruinam propter propinquitatem incurraty!64,

«Dilige vilia indumenta ut orientes in te cogitationes elationis abicias.
Nam qui splendida diligit humiles cogitationes habere non potest, quia
cor exterioribus configurationibus conformatur!6s.

Isacco di Ninive nel Tractatus de altissima panpertate di Ubertino da Casale

Rilevato I'altro interesse da parte dell’autore e data la sua notevole im-
portanza all'interno del movimento degli Spirituali, si ¢ preferito elencare
tutti 1 passi presenti nell’opera nota col titolo di Tractatus de altissima pau-
pertate Christi et apostolorum eius et virorum apostolicorum.

Dal capitolo III: «Si posueris anime tue terminum paupertatis et per
dei gratiam fueris a solicitudinibus liberatus et in tua paupertate factus
fueris supra mundum, cave»!%.

Dal capitolo 1V, 2: «Munda, inquit, tibi cellam a deliciis et
superfluitatibus; hoc adducit te ad abstinentiam invitum etiam et
nolentem. Raritas rerum docet abstinere, quia, cum oportunitatem rerum
accipimus, nosmetipsos non possumus continerex»!¢’,

«Qui non se elongat voluntarie a causis vitiorum, invitus trahitur a
peccato. Hec enim sunt causa peccati: vinum, mulieres, divitie et

163 Jhid. 11 brano ¢ tratto dal Discorso IX, cfr. PG 86, p. 819.

164 JThid,, p. 173. 1l brano ¢ tratto dal Discorso XVIII, cfr. PG 86, p. 841.

165 Petrus loannis Olivi, De usu paupere. The Quaestio and the Tractatus, a cura di D. Burr,
p. 15. 1l testo ¢ tratto dal Discorso 11, cfr. PG 86, p. 814.

166 Ubertinus de Casali, Tractatus de altissima panpertate Christi et apostolorum eins et virorum
apostolicorum, a curadi G.L. Potesta, «Oliviana», 4 (2012), p. 34. Il brano ¢ tratto dal IX Di-
scorso, cfr. PG 86, pp. 818-819.

167 Jhid,, p. 40. 1l brano ¢ tratto dal IX Discorso, cfr. PG 86, p. 819.



APPENDICE A ISACCO DI NINIVE E GLI SPIRITUALI FRANCESCANI 189

prospera corporis habitudo. Non quod hec naturaliter sint peccatum, sed
quia natura faciliter declinat ad peccati passiones»!98.

Dal capitolo 1V, 8: «Anticipa, solve omnem colligationem extrinsecam
a teipso, et tunc deo poteris colligarin'¢9.

Dal capitolo IV, 9: «Et Ysaac libro suo De Contemplatione tractatu V:
Visiones, inquit, fiunt habentibus zelum ignitum dei, et de hoc seculo de-
speratis; qui ei perfecte abrenunciaverunt et a cohabitatione hominum
recesserunt, et post deum nudi gressi sunt, nullum a visibilibus auxilium
expectantes»! 0.

«Quousque, ait, homo destruat a corde suo sollicitudinem secularium
preter necessarium usum nature ac dimittat deum curare de ipsis, spiti-
tualis ebrietas in Christo non movebitur et consolationem illam non ha-
bebunt, de qua erat apostolus consolatusy»!7!.

«Nichil ita facit menti tranquillitatem sicut paupertas que voluntarie
possidetumn!72.

168 Jhid. 11 brano ¢ tratto dall’XI Discorso, cfr. PG 86, p. 821.

169 Jhid,, p. 52. 1l brano ¢ tratto dal I Discorso, cfr. PG 86, p. 811.

170 Ibid., p. 55. 11 brano ¢ tratto dal X VIII Discorso, cfr. PG 86, p. 845. Si¢ scelto diin-
serire anche la modalita con cui Ubertino inserisce questa citazione dato che ¢ identica al
Peckham e all’Olivi. Dal provenzale egli non copio solo I'introduzione, ma I'intera porzio-
ne di testo.

171 Jhid,, p. 56. 1l brano ¢ tratto dal X Discorso, cfr. PG 86, p. 820.

172 Jhid,, p. 57. 1l brano ¢ tratto dal VIII Discorso, cfr. PG 86, p. 818.






A. Sarti, Limmagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della fede fra cultura figurativa
e testuale. Cronaca del Convegno internazionale di studi (Falconara Marittima, 21-23 novembre
2024) / L'immagine delle stimmate: incarnazione e rappresentazione della fede fra cultura figurativa
e testuale. Report on the International Conference (Falconara Marittima, 21-23 November 2024)
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4206

[’1mmagine delle stimmate: incarna-
zione e rappresentazione della fede fra
cultura figurativa e testuale. Cronaca
del Convegno internazionale di studi

(Falconara Marittima, 21-23 novembre
2024)

Alessandro Sarti

Tra il 21 e il 23 novembre 2024, in occasione della ricorrenza
dell’ottavo centenario del miracolo dell’zmpressio stigmatum da parte del
Poverello di Assisi, si ¢ tenuto presso la Biblioteca storico-francescana e
picena “San Giacomo della Marca” di Falconara Marittima (AN) il Con-
vegno internazionale di studi L zmmagine delle stimmate — promosso dalla
biblioteca ospitante, dalla Pontificia Universita Antonianum, dal Dipar-
timento di Filosofia e Beni Culturali dell’Universita Ca’ Foscari di Vene-
zia e dal Dipartimento di Civilta antiche e moderne dell’'Universita degli
Studi di Messina, con il patrocinio della Consulta Universitaria Nazionale
per la Storia dell’Arte (CUNSTA), della Societa Internazionale di Studi
Francescani di Assisi (SISF) e della Societa italiana di storia della critica
d’arte (SISCA), con il sostegno e il contributo del Ministero della cultura,
del Centro studi S. Giacomo della Marca e della Regione Marche —, dove,
attraverso il contributo di un elevato numero di relatori, sono state pro-
poste indagini illustranti plurimi aspetti desunti dall’esperienza delle
stimmate. L’istanza del Convegno, come meglio si dira di seguito, ¢ stata
inoltre il momento dell’esposizione al pubblico, a seguito di un intenso
restauro, di una tela raffigurante san Francesco in preghiera, pregevole
copia seicentesca dell’lomonima opera dell’Allori.

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.191-200



192 ALESSANDRO SARTI

A introduzione dei lavori convegnistici della prima giornata, la profes-
soressa Monica Bocchetta dell’Universita degli Studi di Messina, presen-
tata la sede e l'istituzione che essa rappresenta, ha ricordato quanto la
circostanza del Convegno fosse un momento di incontro tra studiosi
provenienti da istituzioni diverse, tra 1 quali moltissimi giovani, nel fer-
vente desiderio di aiutare 'incontro dei ricercatori in erba in un contesto
sereno e prolifico. A seguito dei saluti istituzionali dell’arcivescovo della
arcidiocesi Ancona-Osimo mons. Angelo Spina, del Ministro provinciale
p. Simone Giampieri dei frati Minori delle Marche, dell’assessore alla cul-
tura e al turismo del comune di Falconara Marittima Marco Giacanelli in
rappresentanza della sindaca Stefania Signorini e di p. Gabriele Lazzarini,
la prima sessione, presieduta dal professor Stefano Riccioni (Ca’” Foscari,
Universita di Venezia), ha preso avvio con l'intervento della dottoressa
Chiara Demaria. Con la prima relazione, «Con una croce in mano la guale
adoray. Origine e diffusione del secondo archetipo (XII-XIV secolo), la dottoressa
Demaria (Universita degli studi di Padova) ha indagato la ricorrenza del
cosiddetto “secondo archetipo” — istituito dagli studi di Chiara Frugoni —
in diverse tavole agiografiche iconico-narrative e I'uso di tale modello nel
sigillo del convento di Colle Val d’Elsa a ridosso della sua fondazione,
come testimoniato da Libro Campione (secolo XVII), rendendo plausibile
la genesi del suddetto secondo archetipo nella tavola agiografica eseguita
da Giunta Pisano del Museo del Tesoro di Assisi, dalla recentemente an-
ticipata datazione, dove la croce processionale impugnata dal santo ¢ di-
retta manifestazione della devozione verso il santo crocifisso e sintesi del
miracolo cristomimetico. Tale istanza iconografica sarebbe quindi indivi-
duabile a partire dai primordi del culto francescano, tramandata per mez-
zo di tavole come la gia citata del museo del Tesoro di Assisi e la tavola
della Porziuncola.

Sotto la cura del dottor Pietro Costantini (universita degli Studi di Te-
ramo) si ¢ tenuto il secondo intervento, «Post visionem et allocutionem se-
raphymy». Le rappresentazioni iconografiche di frate 1 eone nelle Stimmate di San
Francesco, con il quale sono state indagate le modalita iconografiche — e
conseguenzialmente le varianti intercettate presso svariati modelli ed
esempi pittorici — aventi a soggetto U'effige di frate Leone, fedele socius del
Serafico, delineandone la sussistenza entro I'esperienza mistica france-
scana e fornendone letture di natura interpretativa attraverso confronti
con i testi agiografici.



L'IMMAGINE DELLE STIMMATE 193

Con la terza relazione esposta, Le stinmate di san Francesco d’Assisi nella
cultura figurativa pugliese del X1 secolo. Immagini e contesti a confronto, del dot-
tor Michele Colaianni (Universita degli Studi di Firenze), concernente
I'esposizione di prodotti pittorici testimonianti la devozione nei confronti
dellalter Christi in area pugliese, ovvero le campagne decorative della Ba-
silica di Santa Caterina d’Alessandria di Galatina, le pitture murali della
Cappella della Maddalena nel castello di Copertino — dove ¢ possibile
meditare sul rapporto individuabile tra san Francesco e santa Maria
Maddalena, ai quali, sia singolarmente, sia affiancati 'uno all’altra, come
nella Crocefissione giottesca presso la basilica inferiore di Assisi e nel
Trono di grazia trinitario di Niccolo di Pietro Gerini, ¢ riservato uno
spazio privilegiato ai piedi del Cristo crocifisso e verso i quali ¢ indirizza-
ta una notevole spinta imitativa da parte dei fedeli — invitati attraverso le
figurazioni pittoriche alla loro emulazione —, la decorazione murale della
Chiesa rupestre di Santa Maria di Veglie — intitolata alla Madonna della
Favana — e il recentemente tinvenuto affresco francescano della chiesa di
San Francesco d’Assisi di Bitonto.

Il termine ultimo della prima sessione ha visto come discussant il pro-
tessor Roberto Cobianchi (Universita degli Studi di Messina) che, insie-
me al professor Riccioni, ha ripercorso le ricerche dei precedenti relatori.

La seconda sessione si ¢ tenuta a partire dalla mattina del giorno suc-
cessivo, venerdi 22 novembre 2024, ed ¢ stata presieduta e moderata dal-
la professoressa Francesca Bartolacci (Universita degli Studi di Macera-
ta). A seguito di un veloce saluto istituzionale da parte del direttore della
Biblioteca storico-francescana, p. Lorenzo Turchi, ha preso la parola il
professor Marco Bartoli (Universita LUMSA, Roma) con una relazione
intitolata Ie Lodi di Dio altissimo: una chiave di lettura degli avvenimenti della
Verna? La Chartula, fondamentale autografo di Francesco conservato
presso il Sacro Convento, riporta una rubrica di mano di frate Leone, la
quale risulta imprescindibile per un’ordinata disposizione degli eventi
susseguitisi presso La Verna, ulteriormente corroborata da Tommaso da
Celano. La sostanziale questione sollevata dal professore ¢ quindi la na-
tura del rapporto instauratosi tra l'esperienza fisicamente dolorosa
dell’impressione delle stimmate e la composizione di un inno di lode in
latino.

L’intervento seguente, relazionato da Nunzio Bianchi (Universita degli
Studi di Bari), dal titolo Iacopa e le stimmate, ha fatto luce sulla figura di Ia-



194 ALESSANDRO SARTI

copa Prangipane de’ Settesoli in relazione all’esperienza del miracolo del-
le stimmate, ovvero la rivelazione di esso a quest’'ultima secondo quanto
proposto dal Tractatus de miraculis di Tommaso da Celano.

La terza relazione, I/ racconto delle stimmate nello Specchio dell’Ordine Minore
(Franceschina) di lacopo Oddi: un evento di parole e immagini, curata da André
Pelegrinelli (Universidade de Sao Paulo), ha esaminato Dopera
dell’osservante di Monteripido in esercizio di una definizione dell’evento
cristomimetico nell’ottica della sensibilita osservante del compositore del
testo. L’indagine ha come protagonisti il ms. 1238 della Biblioteca Augu-
sta, ovvero la prima redazione del testo, e il ms. 46 conservato presso la
Biblioteca della Porziuncola, nei quali ¢ stato ravvisto un ruolo attivo da
parte di lacopo Oddi nell’esecuzione dei suddetti, come ideatore
dell’apparato figurativo dei codici, a cui soggiace un continuo confronto
implicito tra il martirio dei frati e la ricezione delle stimmate.

E poi intervenuto il professore p. Lorenzo Turchi (Pontificia Univer-
sita Antonianum) con una relazione intitolata «Da michi dexteram tuam»: il
prodigio delle stimmate di Francesco secondo Giacomo della Marca, sull’inedito
sermone De stigmatibus sacris. 11 contributo — attraverso I'analisi di svariati
testimoni, in particolare il ms. 42 ubicato presso il Museo Civico dei co-
dici di Monteprandone — indaga la diffusione del sermone e la descrizio-
ne, attraverso la finzione retorica di un dialogo ricco di pathos ad opera
del frate piceno, della ricezione delle stimmate di san Francesco.

Curata da Francesco Nocco (Universita degli Studi di Bari) e Filippo
Sedda (Biblioteca Provinciale di San Francesco a Ripa) ¢ la relazione se-
guente: Un sermone quattrocentesco “de stigmatibus” in un manoscritto della Biblio-
teca della Pontificia Universita Antonianum. Durante il progetto di cataloga-
zione di codici e altri materiali manoscritti conservati presso la Biblioteca
della Pontificia Universita Antonianum ¢ riemerso e sottoposto a indagi-
ne il ms. 160, recante un sermone di anonimo autore, intitolato Serzo in
festo beati Francisci seun in sacris stigmatibus eius. Presentato il manoscritto nel-
la sua interezza — miscellaneo ascritto a un ambito produttivo francesca-
no, quindi composto e utilizzato da un predicatore — si ¢ illustrato il ser-
mone.

A inaugurare la terza sessione di interventi, ovvero la seconda sessione
mattutina, presieduta e moderata dalla professoressa Maria Grazia Del
Fuoco (Universita degli Studi di Chieti-Pescara), ¢ il dottor Vito Isacchi
(Archivio di Stato di Perugia — Istituto Universitario Sophia), con uno



L'IMMAGINE DELLE STIMMATE 195

studio intitolato e stimmate nel Ms. 17 della Biblioteca del Sacro Convento di
Assisi: Francesco espressione di un essere wmano fraterno. 1.’indagine, focalizzata
verso istanze di natura iconografica entro il campo della miniatura umbra
duecentesca, tratta le modalita concernenti la raffigurazione di san Fran-
cesco quale alter Christus nella particolare contingenza della Bibbia tradi-
zionalmente ritenuta del Ministro Generale Giovanni da Parma.

11 successivo conttibuto, Un iconografia francescana nella Sardegna del Due-
cento. Le stimmate di san Francesco in un antifonario della cattedrale di Oristano, ¢
stato tenuto dalla dottoressa Margherita Zonca (ricercatrice indipenden-
te), la quale ha analizzato I'apparato decorativo del ms. P. VII ubicato
presso il Museo Diocesano Arborense di Oristano. I’indagine ha parti-
colarmente evidenzialo Iiniziale istoriata I, di Franciscus, al f. 46r, recante
la ricezione delle stimmate e, al di sotto, le esequie del santo.

Solo tangente al campo semantico dell’ornamentazione libraria di co-
dici manoscritti € il terzo intervento della sessione. La ricerca della dotto-
ressa Giorgia Proietti (Universita LUMSA Roma), «I7 festo sacrorum stigma-
tum». Tra immagine e testo nei manoseritti del Corpus Domini di Bologna a partire
dal breviario di Caterina Vigri, ha esposto gli esiti di primi studi inerenti
all’ufficio della festa delle stimmate di san Francesco entro il breviario
della santa bolognese, esempio di indubbia opulenza miniaturistica facen-
te parte del nucleo di manoscritti del Corpus Domini e parzialmente ese-
guito dalla stessa Caterina. Peculiarita della ricerca ¢ 'inedita esposizione
della trascrizione dell’ufficio poc’anzi menzionato, vergato ai ff. 443r-
444y

Nei prodromi della quarta sessione, nel pomeriggio della stessa giorna-
ta, si ¢ tenuta una discussione riepilogativa presieduta dalla professoressa
Monica Bocchetta (Universita degli Studi di Messina), la quale ha espres-
so la proficuita della coesione tra lettura del dato testuale e
del’immagine, che, congiuntamente, risultano fondamentali per la deci-
frazione di reperti altrimenti non completamente esperibili data la loro
complessita, come si ¢ finora visto grazie al dialogo interdisciplinare ma-
turato entro gli interventi.

Le attivita della quarta sessione, volte all’esposizione di contributi
concernenti 'ambito storiografico dell’eta moderna, — moderata dal pro-
tessore Giovanni Maria Fara (Ca’ Foscari, Universita di Venezia) — sono
state avviate dalla relazione del professor Berthold Hub (University of
Vienna / BHT Betlin), Material imagination and the stigmata of St. Francis in



196 ALESSANDRO SARTI

the 16th century, che ha indagato la natura — se fisica o mistica — della vi-
sione del Serafino alla Verna e 'immanenza della mutazione corporea da
parte dell’angelo attraverso lo studio di trattati di ottica, prestando una
privilegiata attenzione verso 'umana facolta di elaborazione di immagini
come espressa nel De incantationibus di Pietro Pomponazzi.

L’intervento seguente, Ia spiritualita francescana scolpita nei cori pugliesi del
Cinguecento: scelte iconografiche e modelli di riferimento, eseguito dalla dottoressa
Stefania Castellana (Universita del Salento), ha indagato la decorazione
dei cori lignei della cattedrale di Altamura e della chiesa matrice di Noi-
cattaro, della chiesa di San Giuseppe a Lecce e di Sant’Andrea a Barletta,
con particolare attenzione alle modalita iconografica e le loro variazioni a
ridosso delle istanze tridentine.

Con la relazione La passione e la gloria. Matrici iconografiche e proposte icono-
logiche del tema delle stimmate in Sicilia agli inizi del X111 secolo, 1l dottor Giu-
seppe Ingaglio (Ufficio Diocesano per i Beni Culturali Ecclesiastici in
Piazza Armerina) ha indagato Popera del pittore Filippo Paladini, toscano
emigrato in terra sicula. Epicentro da cui si dipana la ricerca ¢ la peculiare
tela raffigurante san Francesco datata 1610 e ubicata presso il Museo Re-
gionale di Messina, la cui iconografia — matrice di esempi ulteriori — par-
rebbe essere raffrontabile con le scene aventi a soggetto 1 26 martiri di
Nagasaki.

Entro gli spazi adibiti alla quarta ricerca — esposta dalla dottoressa
Eleonora Puccio (ricercatrice indipendente) e avente titolo L Zmmagine di
san Francesco nei Paradisi figurati e testuali della Controriforma — ¢ stato indaga-
to il ruolo dell’effige del santo assisiate nelle complesse figurazioni della
Gloria dei Santi, dove si sono analizzati i rapporti che intercorrono tra le
effettive imprese pittoriche, i testi coeve e le stampe illustranti le opere
letterarie interessate.

Al dottor Giuseppe Cassio (Ministero della Cultura) si deve 'ultimo
intervento della quarta sessione, dal titolo “Disegnate nella sua carne dal dito
del Dio vivente”. Aspetti iconografici delle stimmate di san Francesco nella 1 alle
Santa di Rieti e in Sabina tra XIII e X111 secolo. Con questo studio sono sta-
ti intercettati nodali questioni sulla decorazione di complessi architettoni-
ci quali la cripta della chiesa di Santa Maria delle Grazie di Magliano Sa-
bina e della chiesa di San Francesco a Rieti. Lo sviluppo dell’iconografia
in questione in area reatina ¢ ripercorso mediante ulteriori esempi elo-
quenti prodotti su supporto ligneo da Zanino di Pietro e Antoniazzo



L'IMMAGINE DELLE STIMMATE 197

Romano. Si ¢ giunto, infine, alle istanze pittoriche cinque e seicentesche
debitrici verso le esperienze di — tra i tanti menzionati dal relatore — Giro-
lamo Muziano, Paul Bril e Agostino Carracci, manifestando la circolazione
e ricezione attiva di modelli perlopit veicolati per mezzo di incisioni.

I’ultima sessione della seconda giornata di relazioni, presieduta e mode-
rata dal professor Luca Pezzuto (Universita degli Studi del’ Aquila), ¢ stata
inaugurata dalla relazione — pronunciata per mezzo di collegamenti su piat-
taforme online — della dottoressa Denise Birkhofer (The Image Centre,
Toronto Metropolitan University). Il suo intervento, intitolato Iconography
of Transformation in the Photograph of Deborah Turbeville, partendo dallo scatto
Stigmata, ha indagato 1 punti di contatto esperibili tra la sensibilita
dell’autrice — innovatrice del concetto di fashion photographer— e espetienza
della mutazione che ha avuto luogo nel corpo di frate Francesco.

Di seguito, una chiara immagine del rapporto dialettico tra innovazio-
ne e tradizione della resa pittorica della Conformitas francescana ¢ stata
presentata — attraverso 1’analisi delle storie di san Francesco dipinte nelle
26 lunette del chiostro del Convento di San Francesco a Castiglion Fio-
rentino, eseguite dall’enigmatico Giovanni Pelliccioni da Colle Val d’Elsa
— dalla relazione del professor Giovanni Giura (Universita degli Studi di
Messina), dal titolo ecchie e nuove iconografie francescane in Toscana a cavallo
tra X 1T e XV'II secolo. Lo studio ha trattato ’espressione della conformita
cristologica grazie all’ausilio congiunto di scene agiograficamente canoni-
che e di scene tratte da fonti desuete, come visibile al principio del ciclo
pittorico.

11 professor Ruggiero Doronzo (Universita degli Studi di Bari), ha evi-
denziato — con un contributo dal titolo L zmmagine di Francesco d’Assisi fra
Puglia e Basilicata dalla fine del secolo X1V a tutto il Seicento — lo sviluppo figu-
rativo inerente alla raffigurazione dell'impressione delle stimmate struttu-
rando un articolato percorso avente principio nella decorazione murale
della chiesa di San Donato presso la localita di Ripacandida e terminante
con le esperienze pittoriche eseguite a seguito della fondazione della
Confraternita del Cordone.

Negli spazi del successivo intervento ¢ stato illustrato dal professor
Mattia Biffis (Universita degli Studi di Messina) I/ San Francesco di Cristofa-
no Allori: anatomia di un dipinto. La tricerca — come nel caso del contributo
che susseguira a questo — ¢ motivata dal restauro del quadro conservato
presso Archivio dei frati Minori delle Marche di Falconara Marittima e



198 ALESSANDRO SARTI

recante un testo pittorico qualitativamente notevole mutuato dall’opera
attribuita al fiorentino Cristofano Allori, attualmente ubicata presso i de-
positt della Galleria Borghese di Roma. Lo studio ha quindi indagato al-
cune istanze di natura replicativa aventi a soggetto le opere dell’Allori —
con particolare riguardo verso la tela oggetto del contributo —, indipen-
dentemente dal supporto e dall’autografia dei reperti.

Come poc’anzi anticipato, anche questa relazione ha interessato la tela
di ascendenza — o plausibile autografia — alloriana. 11 restauratore Giaco-
mo Maranesi ¢ intervenuto con un contributo — curato con la restauratti-
ce Giulia Leggieri — dal titolo Un dipinto ritrovato. I/ restauro del “San France-
sco d’Assisi orante” della Biblioteca Francescana Picena di Falconara Marittima,
disponendo fondamentali nozioni su quanto svolto e fornendo quindi
dettagliate descrizioni della natura materiale dell’opera. Le indagini dia-
gnostiche da loro eseguite e Peffettivo restauro — orientato verso il risa-
namento strutturale dell’opera ed eseguito sotto la direzione del dottor
Tommaso  Castaldi (SABAP AN-PU) — hanno permesso
I'apprendimento delle tecniche esecutive dell’opera e, per quanto possibi-
le, le istanze conservative che hanno interessato il reperto. Gli interventi
dei restauratori hanno interessato oltre al ductus pittorico la ristabilizza-
zione del telaio.

L’ultimo intervento della quinta sessione di relazioni, al termine della
giornata di venerdi, ha visto il professor Fabio Marcelli (Universita degli
Studi di Perugia) impegnato nella presentazione dello studio “Cum amena
solitudinis”. Ugolino, Elia e 'inzmagine di Francesco nella cappella di San Gregorio
a Subiaco. Con tale ricerca ¢ stata indagata P'effige del Poverello assisiate
nel Sacro Speco di Subiaco, ritratto senza lattributo delle stimmate e
senza nimbo.

L’ultima sessione del convegno, presieduta dalla professoressa Patrizia
Dragoni (Universita degli Studi di Macerata), ha visto ’esposizione di
studi in materia di museologia e di plurimi ambiti inerenti alla contempo-
raneita. Il primo intervento di sabato 23 novembre — dal titolo Tra decora-
ztone e devozione. San Francesco e le stimmate negli allestimenti di Galleria Colonna
del XIX secolo — ha impegnato il dottor Andrea Sorze (Alma Mater Stu-
diorum — Universita di Bologna) in un’analisi dei criteri allestitivi interes-
santi le opere raffiguranti san Francesco presso la Galleria Colonna di
Roma, con I'inedita menzione di un foglio sciolto riportante, verosimil-
mente, I'allestimento di un ambiente del palazzo dei Santi Apostoli.



L'IMMAGINE DELLE STIMMATE 199

I1 successivo intervento della dottoressa Marta Vitullo (Universita degli
Studi di Macerata), Uno spazio «di pubblica utilitay: il convento di Santa Maria del
Gesit a Francavilla al Mare prima e dopo ['acquisizione di Francesco Paolo Michetti,
ha esaminato la conversione dell’'insediamento francescano osservante di
Francavilla al potente crocevia culturale quale era il Cenacolo michettiano,
delineando, inoltre, notizie sulle eminenze che ivi soggiornavano.

Per mezzo di piattaforme online sono intervenutl i professori Massi-
mo Ferrario e Laura Facchin (Universita degli Studi dell’Insubria) con
una relazione su San Francesco nel pensiero artistico di Corrado Mezzana e Pietro
D’Achiardi fra gli anni Trenta e Quaranta del Novecento, indagando la figura-
zione del Poverello in opere ascrivibili entro una poetica di ritorno
all’ordine tangente un rilancio dei primitivi accolto dai pittori e condiviso
dai coevi critici.

Sempre all'insegna della storia dell’arte contemporanea ¢ stata
Iinteressante ricerca eseguita dalla dottoressa Elisa Coletta (Sapienza
Universita di Roma), la quale ha indagato La ferita stigmatizzata di Gina
Pane. E stato analizzato un segmento della produzione della performance
artist — orientata, tra gli anni Settanta e Ottanta del secolo scorso, verso la
trasposizione dell’esperienza dei martiri cristiani — affine al campo se-
mantico delle ferite francescane per mezzo del linguaggio del dolore cor-
porale e non solo. Acme della ricerca ¢ la rappresentazione del processo
di “disincarnazione” — espresso sotto forma di climax tramite i materiali
dei supporti — nelle plurime versioni dell’opera Saznt Francois trois fois anx
blessures stigmatisé e in La chair ressuscitée.

Il contributo conclusivo del convegno ¢ spettato alle curatrici dello
stesso, le quali hanno presentato una ricostruzione storica squisitamente
interdisciplinare A partire dal V11 centenario (1224-1924): note di ricerca fra
testo, illustrazione e museo. La relazione delle professoresse Monica Bocchet-
ta (Universita degli Studi di Messina) e Caterina Paparello (Ca’ Foscari,
Universita di Venezia) — animata dal manifesto obbiettivo didattico di af-
fidare la prosecuzione delle ricerche da loro sviluppate nelle mani di gio-
vani proseliti — ha riguardato il museo otto e novecentesco per quanto
concerne la ricorrenza del centenario francescano — in un contesto stoti-
co segnato da musei versati alla costruzione di un’identita nazionale e
all'insegna di valori laici e risorgimentali, a fianco di un’endemica religio-
sita, la cui convivenza ¢ intercettabile nelle due esposizioni torinesi del
1898, ovvero I’Esposizione nazionale commemorante «’anno cinquante-



200 ALESSANDRO SARTI

simo della largizione dello Statuto»! e la Mostra di Arte Sacra e dei Cen-
tenari religiosi, amministrativamente distinte ma fisicamente interconnes-
se —, il processo di politicizzazione della cultura francescana operato dal
regime fascista e editoria francescana vitalizzata dalla spinta propulsatri-
ce dell’opera di Paul Sabatier. Istituitosi alla fine del secolo XIX il dibatti-
to inerente alla cosiddetta questione francescana emersero — in particola-
re a ridosso degli scorsi centenari — un vasto florilegio di pubblicazioni,
tra cul si ricordano le opere di Vittorino Facchinetti in materia di icono-
grafia francescana.

Termine ultimo della giornata di sabato ¢ stata la tavola rotonda alla
quale hanno partecipato, orientati verso 'indicazione di potenziali e ine-
dite prospettive di ricerca scaturite dalle stimolanti relazioni, 1 professori
Patrizia Dragoni, Giovanni Maria Fara, Matteo Mazzalupi, Luca Pezzuto
e p. Lorenzo Turchi.

U Guida ufficiale della Esposizione nagionale e della Mostra di Arte Sacra, Torino 1898, p. 19.



F. Nocco, Laboratorio estivo “Avviamento all’edizione di sermoni basso medievali: il Quaresimale di
Giacomo della Marca” (1 e Il edizione) /| Summer workshop “Introduction to the editing of early me-
dieval sermons: Giacomo della Marca’s Quaresimale” (1st and 2nd editions)

ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4793

lL.aboratorio estivo ‘“Avviamento
all’edizione di sermoni basso medievali:

il Quaresimale di Giacomo della Marca”
(I e II edizione)

Francesco Nocco

Sono trascorsi quasi cinquant’anni da quando padre Renato Lioi — re-
ligioso della Provincia toscana di San Francesco Stimmatizzato dei Frati
Minori, ma originario della Basilicata — nel 1978 dava alle stampe in tre
volumi (il quarto, pubblicato come Supplemento, vide la luce nel 1982) i
sermones dominicales di Giacomo della Marca, il notissimo francescano os-
servante nato a Monteprandone (AP) nel 1393 e “nato al cielo” a Napoli
nel 1476: nel 2026 cadranno quindi i cinquecentocinquant’anni dalla
morte, nonché 1 trecento anni dalla canonizzazione, quest'ultima celebra-
ta a Roma il 10 dicembre 1726 da papa Benedetto XIII.

I due anniversari appena citati, soprattutto il terzo centenario
dell’iscrizione del Monteprandonese all’albo dei santi, hanno rappresentato
per il Centro Studi S. Giacomo della Marca (inaugurato ufficialmente nel
2009) una felice cornice per focalizzare ancora una volta 'attenzione sul
secondo corpusletterario — rimasto invece inedito — del frate piceno, ovve-
ro la raccolta dei sermones Quadragesimales, le prediche tenute durante quelle
settimane del periodo liturgico precedenti alla ricorrenza della Pasqua.

In realta il proposito di disporre della trascrizione (e della traduzione)
del Quaresimale giacomiano circolava gia da piu di un decennio, anelito
in corde del primo direttore del Centro Studi S. Giacomo della Marca, pa-
dre Marco Buccolini, confluito poi tra i desiderata del secondo direttore,
padre Lorenzo Turchi, al quale si deve nel 2023 Iidea di un articolato
progetto che ha poi visto la creazione di una rete di Enti, tra i quali, 7
primis, 11 Centro Studi S. Rosa da Viterbo, I'Universita di Macerata (Di-

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.201-207



202 FRANCESCO NOCCO

partimento di Studi Umanistici - Lingue, Mediazione, Storia, Lettere, Fi-
losofia), I'Istituto Francescano di Spiritualita della Pontificia Universita
Antonianum e la Biblioteca Archivio Pinacoteca “S. Giacomo della Mar-
ca” dei Frati Minori delle Marche.

Tutte le menzionate Istituzioni — insieme al Centro Culturale Aracoeli
della Provincia di S. Bonaventura dei Frati Minori (Abruzzo e Lazio), alla
SPeS (Scuola di Paleografia e Storia del Centro Studi S. Rosa da Viterbo)
e alla Provincia Picena dei Frati Minori delle Marche — hanno dialogato
in un proficuo tavolo di confronto, dando vita alla proposta di un lavoro
di edizione 7n stinere, coordinato da chi scrive e da Filippo Sedda e Loren-
zo Turchi, con il comitato scientifico costituito da Attilio Bartoli Langeli,
Maria Grazia Bistoni Grilli Cicilioni, Alvaro Cacciotti, Maela Carletti,
Pietro Delcorno, Eleonora LLombardo, Steven McMichael e Letizia Pelle-
grini, nonché dagli stessi Nocco, Sedda e Turchi.

Fondamentale si ¢ rivelato il contributo finanziario della Regione
Marche, che ha offerto la possibilita di pensare a due edizioni (nel 2024 e
nel 2025) di un laboratorio estivo in presenza, a seguito di un bando di
ammissione — predisposto in forma di ¢a//, reso fruibile in internet dal
marzo del 2024 — finalizzato a far nascere un gruppo di giovani studiosi
gia in possesso di ottime conoscenze e competenze di lingua latina e di
paleografia interessato a lavorare concretamente sul Quaresimale di Gia-
como della Marca, affiancando alla parte pratica alcune lezioni teoriche,
con lo scopo di introdurre alle tecniche, ai metodi e alla cultura
dell’edizione e traduzione dei sermoni del XV secolo.

Formata éguipe operativa, dal 9 al 14 giugno 2024 si ¢ tenuto a Viter-
bo, presso ilocali della rinnovata accoglienza del monastero di Santa Ro-
sa, il primo appuntamento del laboratorio, con un programma giornalie-
ro abbastanza titmato, ovvero relazioni alla mattina e attivita di trascri-
zione nel pomeriggio; la quotidiana condivisione dei pasti e il tempo de-
dicato alle pause hanno permesso al gruppo di affiatarsi meglio, non tra-
lasciando inoltre occasioni di visite guidate volte alla conoscenza di alcu-
ni luoghi della citta di Viterbo.

Nello specifico la prima mattinata ha visto 'introduzione generale cu-
rata da padre Lorenzo Turchi, il quale ha proposto un intervento dal tito-
lo I/ sermo modernus. Lo sviluppo del sermo modernus: schema e contenuto.
Dai primi “principi teorici” alla predicazione di Bernardino da Siena ¢ Giacomo del-
la Marca; a seguire chi scrive ha offerto una panoramica sui manoscritti



LABORATORIO ESTIVO 203

che tramandano 1 sermones Quadragesimales del Monteprandonese, soffer-
mandosi sulla scrittura dei copisti e sottoponendo casi pratici di lettura e
traduzione di passi del Quaresimale; /ast but not least 1a lectio di Attilio Bar-
toli Langeli — rinomato paleografo e diplomatista, nonché presidente del
Centro Studi S. Rosa da Viterbo —, che ha permesso di inquadrare, con
un taglio eminentemente filologico, le problematiche legate ai concetti di
“trascrizione” e di “edizione”, suggerendo ipotesi di lavoro su determina-
te questioni testuali.

Nella seconda mattinata si ¢ tenuta la prima escursione prevista dal
programma, ovvero la visita alla chiesa e al convento della Santissima
Trinita degli Agostiniani di Viterbo: guidato da padre Rocco Ronzani
(che da li a poche settimane avrebbe ricevuto la nomina a prefetto
dell’Archivio Apostolico Vaticano), il gruppo ¢ stato introdotto alla storia
e al patrimonio artistico del complesso monumentale, avendo poi il privi-
legio di essere accolto nell’Archivio della Provincia Agostiniana d’Italia,
nonché nella Biblioteca centrale dell’Ordine, e di ascoltare la relazione di
padre Ronzani, un interessante excursus sui punti di contatto e scambi re-
ciproci tra 'universo agostiniano e quello dell’Osservanza francescana,
con Giacomo della Marca che avrebbe avuto un ruolo non da poco nel
cammino spirituale di Rita da Cascia, poiché secondo una fonte del XVII
secolo la futura santa, ascoltando un sermone quaresimale del frate pice-
no sulle trentaquattro spine della corona di Gesu Cristo, desidero il se-
gno mistico della ferita sulla fronte (un aculeo della corona) come parte-
cipazione alle sofferenze del Figlio di Dio.

La terza mattinata ha avuto come protagonisti Letizia Pellegrini e Fi-
lippo Sedda, i quali hanno presentato due argomenti tra loro molto di-
versi e allo stesso tempo estremamente utili alla comprensione della ser-
monistica di eta bassomedievale (e non solo): la docente di origine umbra
ha passato in rassegna le vicende storiche dell’Osservanza, puntando la
lente di ingrandimento sugli aspetti della predicazione e della vita missio-
naria dei piu noti esponenti del citato movimento francescano, non
omettendo i momenti di tensione e i contrasti all'interno dei fratres de fa-
milia; 1o studioso di origine sarda ha condotto il gruppo in un itinerario
tra le fonti attestate nei sermoni, muovendosi da quelle di natura biblica a
quelle, decisamente piu difficili da individuare, di origine patristica e ca-
nonistica, soffermandosi sulle modalita di reperimento delle citazioni at-



204 FRANCESCO NOCCO

traverso I'uso di bibliografia a stampa e risorse in rete, mostrando vari
esempi e strategie da adottare nei singoli casi.

Nelle altre mattinate, cosi come nei pomeriggi dal 10 al 13 giugno, tut-
to il tempo ¢ stato dedicato alla parte pratica, lavorando direttamente sul-
le riproduzioni del Quaresimale del Monteprandonese, nei tre testimoni
completi giunti sino a noi. Come ¢ noto agli studiosi del Marchigiano, in-
tatti, il corpus dei sermones Quadragesimales ¢ tradito da tre manoscritti quat-
trocenteschi, coevi quindi alla redazione dell’opera, databile tra gli anni
Trenta e gli anni Quaranta del XV secolo: il primo esemplare, studiato
nel 1953 da padre Dionisio Pacetti, ¢ conservato a Roma, presso la Bi-
blioteca Angelica (ms. 187); il secondo, attentamente esaminato da padre
Renato Lioi nel 1961, ¢ custodito dalla Biblioteca Comunale di Foligno
(ms. A-9-1-11); il terzo, rinvenuto da padre Ottokar Bonmann — scrupo-
loso lettore delle carte di Florio Banfi (pseudonimo di Ladislao Holik-
Barabas) —, si trova presso la Biblioteca Apostolica Vaticana (Vat. lat.
7642) e nel 1970 ¢ stato oggetto di un articolo pubblicato da padre Dio-
nisio Lasi¢ nella rivista Archivum Franciscanum Historicum.

Le attivita pomeridiane sono consistite nella lettura e trascrizione di
uno dei sermones Quadragesimales, la predica assegnata dal frate piceno alla
quinta domenica di Quaresima (dominica de Passione), ovvero il De ludo: cia-
scun partecipante ha lavorato sia individualmente sia, nell’avvicendarsi
delle giornate, in coppia, provvedendo anche alla traduzione e al ricono-
scimento delle fonti citate dal Monteprandonese; la verifica quotidiana in
comune — sotto P'egida di chi scrive, di Filippo Sedda e di Lorenzo Tur-
chi — si ¢ rivelata altamente formativa per confrontarsi e affinare compe-
tenze e capacita.

La prima edizione del laboratorio viterbese non si poteva chiudere
senza la visita della chiesa e del monastero di Santa Rosa: alcuni degli
ambienti di quest'ultimo sono stati presentati da chi scrive e da Filippo
Sedda spostandosi fisicamente insieme al gruppo di lavoro negli spazi un
tempo utilizzati dalle suore (sala del Capitolo, refettorio del Seicento,
vecchio refettorio quattrocentesco e annesse antiche cucine, sede
dell’istituendo Museo della quotidianita), terminando con la Biblioteca
della Federazione delle Clarisse Urbaniste d’Italia, al primo piano del
monastero, e la guida, curata da Eleonora Rava, all’Archivio Generale
della medesima Federazione, opportunita per gustare con gli occhi i teso-
11 piu antichi e piu importanti del patrimonio documentario conservato



LABORATORIO ESTIVO 205

loco, a partire dal fondo membranaceo che annovera testimonianze sin dal
XIIT secolo.

Una breve escursione per i vicoli piu caratteristici del centro storico di
Viterbo ha permesso, infine, di restituire ai partecipanti, almeno a grandi
linee, 'immagine medievale della Citta dei papi, includendo inoltre una
visita alla Biblioteca e all’Archivio Generale Federazione Clarisse Santa
Giacinta Marescotti, Istituti culturali con sede ugualmente a Viterbo (dal
2025 trasferiti ad Anagni): chi scrive ha mostrato alcuni libri antichi tra i
piu notevoli custoditi dalla Biblioteca, facendo convergere I’attenzione su
vari documenti dell’Archivio, tra cui un cabreo del XVII secolo, ticca-
mente decorato, proveniente dall’antico monastero clariano di San Lo-
renzo in Panisperna a Roma.

La conclusione del laboratorio si ¢ rivelata, in realta, una linea di par-
tenza: come segnalato gia nella ¢a//, il gruppo di lavoro ¢ stato invitato a
proseguire attivita di trascrizione e traduzione dei sermones Quadragesima-
les giacomiani mediante degli appuntamenti on-line (uno al mese), ini-
ziando da novembre 2024; le risposte sono state positive, perché tutti
hanno espresso la volonta di continuare esperienza, scegliendo di con-
centrarsi su un singolo sermone, identificato in base a personali interessi
verso determinate tematiche (ad esempio 1 sortilegi, le superstizioni, le
vanita delle donne, il Nome di Gesu, il Purgatorio, ecc.).

Dal 15 novembre 2024 al 20 giugno 2025 si sono tenuti otto incontri
da remoto che hanno offerto occasione, affidata di volta in volta a uno
dei membri del gruppo di lavoro, di presentare il sermone scelto in pre-
cedenza (naturalmente dopo avervi dedicato congruo studio personale),
soffermandosi su questioni filologiche (ad esempio gli aspetti meno sem-
plici della #raditio) o su snodi piu difficoltosi della traduzione; tre di questi
appuntamenti on-line hanno visto la partecipazione di Maria Grazia Bi-
stoni Grilli Cicilioni (gennaio 2025), Pietro Delcorno (aprile del 2025) ed
Eleonora Lombardo (giugno 2025), studiosi che si sono resi disponibili
con 1 loro interventi a condividere itinerari di ricerca sulla produzione
sermonistica tra Medioevo ed eta umanistica, arricchendo di gran lunga il
bagaglio culturale di ciascuno.

Nei giorni dal 6 al 10 luglio 2025 Pesperienza residenziale a Viterbo si
¢ ripetuta con la seconda edizione del laboratorio estivo: al gruppo “della
prima ora” si ¢ affiancato un nuovo nucleo di giovani studiosi, che ha
saputo integrarsi alla perfezione, recuperando tutto il percorso antece-



206 FRANCESCO NOCCO

dente e facendosi promotore di nuove istanze ed energie. La circostanza
ha richiesto ai coordinatori Nocco, Sedda e Turchi di richiamare con al-
cune lezioni 1 punti chiave, passando dallo status guaestionis della tradizio-
ne manoscritta del Quaresimale giacomiano alle norme adottate per la
trascrizione, con un approfondimento sugli apparati e le fonti.

Ospite del laboratorio ¢ stato Michele Camaioni, che nella mattinata
dell’8 luglio ha tenuto un coinvolgente intervento dal titolo La predicazione
[francescana nell’ltalia della prima eta moderna, sotfermandosi, dal punto di vi-
sta prettamente storico, sulla fortuna della praedicatio e dei praedicatores nei
circuiti cittadini e rurali tra XV e XVI secolo. Le altre giornate del labora-
torio sono state incentrate, in maniera esclusiva, sulla parte pratica, vol-
gendo tutta Iattenzione al lavoro personale e di gruppo, condividendo
con i coordinatori dubbi e passaggi meno chiari.

Anche la seconda edizione del laboratotio ha conosciuto una continuita
ben oltre 'appuntamento estivo: si ¢ pensato di riprendere gli incontri on-
line per proseguire nello studio dei sermones Quadragesimales del frate piceno,
con un impegno anche nella divulgazione dei primi risultati. In merito
all’attivita da remoto si sono tenuti sino a oggi (dicembre 2025) tre colle-
gamenti su piattaforma, con buoni e proficui frutti; per quanto riguarda la
condivisione dei primi esiti il Centro Studi S. Giacomo della Marca ha or-
ganizzato una Giornata in presenza a Monteprandone, con la collabora-
zione della Biblioteca Archivio Pinacoteca “S. Giacomo della Marca” dei
Frati Minori delle Marche e della Provincia Picena dei Frati Minori delle
Marche, avendo come partnerla Regione Marche, la Provincia di Ascoli Pi-
ceno e il Comune di Monteprandone, nonché la Banca del Piceno.

LLa manifestazione, dal titolo Pubblicare il Quaresimale di san Giacomo, si ¢
svolta il 29 novembre 2025 e ha voluto comunicare ai non addetti ai la-
vori esperienza del 2024 e del 2025 dei laboratori viterbesi, dando pic-
cole anticipazioni sui temi approfonditi dai singoli giovani studiosi. Dopo
1 saluti di rito, la parola ¢ passata a padre Lorenzo Turchi, che ha intro-
dotto 1 presenti alla mattinata con una relazione dal titolo “Sicut stella ma-
tutina’: la predicazione di Giacomo alla scuola di Bernardino, cedendo poi il te-
stimone a chi scrive, il quale si ¢ soffermato su L edizione del Quaresimale:
aspetti ¢ curiositd. 11 fulcro dell’incontro sono state le relazioni di due det
partecipanti al laboratorio, Anna Crescimbeni e Marco Carobbio, i quali
hanno rispettivamente parlato su un sermone quaresimale sul Nome di



LABORATORIO ESTIVO 207

Gesu e sulla predica De restitutionibus, quest'ultima molto articolata nella
forma e dai contenuti decisamente non semplici.

Non meno interessante la relazione che ha chiuso la Giornata di studi,
ovvero un focus sul mondo della miniatura in relazione ai libri del Monte-
prandonese: Alessandro Sarti ha proposto l'intervento dal titolo Rinasci-
mento in punta di pennello: una nuova acquisizione per il corpus della miniatura
marchigiana: il ms. 29 della Biblioteca storico-francescana e picena “San Gracomo
della Marca”, offrendo concretamente testimonianza di quanto ci sia an-
cora da studiare e approfondire in merito al Santo, /itmotiv che non si
puo che ribadire anche per la sua produzione letteraria, nella quale i ser-
mones Quadragesimales rivestono una importanza, come si ¢ potuto consta-
tare, non da poco.






D. Priori, In ricordo di padre Nazzareno Mariani (1928-2024) | In memory of Father Nazzareno Ma-
riani (1928-2024)
ISSN 0392-1689, E-ISSN 2385-1341; DOI: 10.63277/2385-1341/4216

In ricordo di padre Nazzareno Mariani
(1928-2024)

Domenico Priort

Nazzareno Mariani nacque ad Ascoli Piceno il 20 marzo 1928. Fin da
bambino, insieme ai fratelli Pietro e Carlo, abbraccio la vita religiosa, en-
trando nei collegi serafici di Potenza Picena e Forano (MC). Vesti I'abito
francescano I’8 settembre 1943 ed emise la professione solenne dei voti il
4 ottobre 1950. 11 1° luglio dell’anno successivo fu ordinato sacerdote a
Matelica (MC). Dopo gli studi teologici a Falconara M.ma (AN) si trasfe-
11 a Milano presso I’'Universita Cattolica del S. Cuore per compiere gli
studi di Filosofia. Il 18 febbraio 1960 discusse la tesi dal titolo I."Uomzo ¢
la conoscenza in Francesco delle Marche OFM (sec. XIV') con uno studio biografico,
relatrice Sofia Vanni Rovighi e controrelatori p. Efrem Bettoni ofm e
Gustavo Bontadini.

«I’opera filosofica di Francesco delle Marche ¢ completamente inedi-
ta. Cio lungi dal provare la scarsa importanza dell’Autore, si puo definire
una vera ingiustizia verso questo Dottore francescano che, di giorno in
glorno, appare piu interessante ed originale». Questo 'incipit della sua te-
si da cui si intravede subito la passione che anima padre Mariani. In que-
sto primo lavoro ha affrontato due aspetti particolari dell’opera di Fran-
cesco: il problema metafisico dell’'uomo e il problema della conoscenza.
Alla trattazione filosofica padre Mariani ha premesso una ricerca appro-
fondita della biografia dell’autore giustificata «con il fatto che, nella vita
di Francesco d’Ascoli, tutto ¢ ancora fluido e malcerto, cominciando dal-
la sua identificazione, e le notizie, rare e lacunose, giacciono sparse nei
piu svariati documenti». In appendice riporta quattro questioni servendo-
si dello studio di diversi manoscritti premettendo che «Nostro intento
non era tentare una edizione critica dell’opera di Francesco d’Ascoli, ma
solo di usare per la nostra indagine un testo attendibile».

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.209-211



210 DOMENICO PRIORI

Pensiamo sia doveroso riportare le righe conclusive della tesi di padre
Mariani: «lLa nostra opinione ¢ che Francesco d’Ascoli fu un pensatore
originale, ma quale che sia stato il nostro lavoro per lumeggiare e giustifi-
care questo asserto, confidiamo che esso apporti un sia pur minimo con-
tributo alla conoscenza di un Francescano che ci sembra meritevole di
ricordo non solo nella storia del suo Ordine, ma anche nella storia della
Filosofia. Personalmente gli siamo grati perché, nella intima comunione
di spirito protrattasi per qualche anno, ci ha insegnato, pur dietro
I'anonimo e freddo rigore dei sillogismi, ad amare la verita e a ricercarla
sempre e dovunque».

Dopo la laurea Mariani torna nelle Marche e inizia ad insegnare nelle
scuole medie e negli istituti di scuola secondaria delle province di Anco-
na, Macerata e Ascoli Piceno.

In seguito, dal 1984 al 1987, sara ad Assisi come vicedirettore della ca-
sa di ospitalita religiosa I/ Cenacolo Francescano; dal 1987 al 1992 sara a
Roma presso la Segreteria di Stato, dove si occupera di traduzioni in lati-
no, e dal 1992 al 1996 sara nel convento di Grottaferrata come guardia-
no. Fu successivamente Cappellano dell’ Opera P. Guido ad Ancona (1996-
1997), poi trasferito presso S. Francesco a Ripa a Roma (1997-1998) e di
nuovo ad Ancona presso S. Giovanni Battista (1998-1999). Proprio in
quest’ultimo periodo riprendera lo studio di Francesco delle Marche o di
Ascoli che aveva affrontato con successo nella sua tesi di laurea.

Nella primavera del 2000 incontrera alcuni cittadini di Appignano del
Tronto (AP), paese natale di Francesco d’Ascoli, e da qui nascera I'idea di
creare un Centro studi dedicato al teologo e di organizzare un convegno
annuale attorno alla sua figura e alla sua opera.

1126 e 27 maggio 2001 si svolse ad Appignano del Tronto il I Conve-
gno Internazionale su Francesco d’Appignano: il breve tempo intercorso
tra la nascita del Centro e la realizzazione del Convegno testimonia
I'immediato interesse suscitato da padre Mariani negli appignanesi per il
loro compaesano vissuto a cavallo del XIII e XIV secolo. Padre Mariani
non si sottrasse alla richiesta di dettare le parole che sono incise nella la-
pide posta sulla piazza principale del piccolo paese del Piceno.



IN RICORDO DI PADRE NAZZARENO MARIANI (1928-2024) 211

APPIGNANO DEL TRONTO
CHE VERSO LA FINE DEL SECOLO XIII
DIEDE I NATALI A
FRANCESCO D’APPIGNANO
SEGUACE DI S. FRANCESCO D’ASSISI
ILLUSTRE MAESTRO DI FILOSOFIA E TEOLOGIA A PARIGI
IN TEMPI CALAMITOSI E DIFFICILI
OGGI
DOPO LUNGO OBLIO CON RINNOVATA FIEREZZA
FACENDO AMMENDA DELLA PASSATA INCURIA
IN OCCASIONE DEL I CONVEGNO
DEDICATO ALLA VITA E ALLA DOTTRINA
DI QUESO SUO FIGLIO
LO INDICA AI CITTADINI
E A QUANTI VORRANNO IMITARNE
LA FORTEZZA DI CARATTERE E I’ AMORE PER LA SCIENZA
ESEMPIO DI UMANA RESISTENZA
E DI OSSEQUIO ALLA VERITA
CHE RENDE LIBERI
XXVI -V — MMI

Durante il I Convegno, nel maggio del 2001, ¢ stata conferita a Padre
Mariani la cittadinanza onoraria di Appignano del Tronto. Inoltre, tra il
1999 e il 2002, Nazzareno Mariani sara di nuovo a Roma, a S. Francesco a
Ripa e, dopo un breve ritorno a Grottammare (AP), verra inviato a Grotta-
ferrata per dedicarsi alla pubblicazione dei suot lavori su Francesco di Ap-
pignano. Dal 2008, quando il Collegio di Grottaferrata fu spostato a S. Isi-
doro a Roma, padre Mariani si trasferi con esso, continuando la cura delle
sue pubblicazioni. Nel 2020 Mariani torno definitamente ad Ascoli Piceno,
presso il Cuore Immacolato di Maria. A seguito di una caduta verra opera-
to: ’Ospedale di Ascoli e la vicina Casa di Cura S. Giuseppe saranno le sue
ultime tappe terrene, prima dell’incontro con sorella morte avvenuto il 23
gennaio 2024 alle ore 23:30.

La biblioteca personale di padre Nazzareno Mariani, seguendo la sua vo-
lonta, ¢ stata donata alla BAP — Biblioteca storico francescana e picena di
Falconara M.ma, dove attualmente ¢ custodita, per essere fonte di ricerca e
studio per coloro che si accosteranno ai temi che hanno animato la sua vita.






Schede






Storia di Ascols, 11: 1/ Medioevo, a cura di R. Lambertini, G. Pinto e A.
Rigon, Librati, Ascoli Piceno 2024, 695 pp.

La collana “Storia di Ascoli”, pubblicata da Librati editore per volonta
dell'Istituto Superiore di Studi Medievali “Cecco d’Ascoli”, si arricchisce
di un nuovo volume. Infatti, dopo aver dedicato il primo capitolo
all’approfondimento dell’epoca preromana e romana della citta, in questo
secondo atto 'attenzione viene spostata verso eta medievale. L’Istituto
Superiore di Studi Medievali “Cecco d’Ascoli” continua quindi nella sua
lodevole attivita di studio e valotizzazione della storia della citta di Ascoli
Piceno mediante un ulteriore e importante tassello. Un tassello che mira
a illustrare quella che viene considerata “Ieta d’oro” della citta, com’¢ de-
finita dai curatori del volume, e che ne ha maggiormente caratterizzato la
fisionomia nel passato ma anche nel presente, viste le innumerevoli trac-
ce ricollegabili al Medioevo e ancora oggi visibili. Il volume ¢ stato pre-
sentato il 1° marzo 2025 presso la Sala della Ragione del Palazzo dei Ca-
pitani di Ascoli Piceno. L’incontro, presieduto dal Presidente dell’Istituto
Prof. Arturo Verna, si ¢ aperto con i saluti da parte di alcuni rappresen-
tanti delle istituzioni e degli enti che hanno contribuito attivamente e in
vario modo alla realizzazione del volume. La parte centrale dell’evento ¢
stata occupata dalla relazione del Prof. Duccio Balestracci che ha eviden-
ziato i punti salienti e i concetti fondamentali di un volume molto etero-
geneo a livello di contenuti e discipline coinvolte. Un intervento, quindi,
che non solo ha offerto al pubblico una panoramica a livello contenuti-
stico ma che ha rappresentato un momento di riflessione sulle caratteri-
stiche e Ievoluzione della citta in un determinato periodo storico. Sono
intervenuti quindi anche 1 tre curatori del volume. 11 Prof. Roberto Lam-
bertini ha rimarcato la volonta e gli sforzi sostenuti da tutti i soggetti
coinvolti affinché, nonostante le varie difficolta incontrate, si artivasse
alla realizzazione definitiva del volume. Inoltre, ha rimarcato come
I'approfondimento della storia della citta di Ascoli consente in generale
anche una migliore comprensione del Medioevo italiano e non solo. 11
Prot. Giuliano Pinto, ripercorrendo il suo pluriennale interesse per la sto-
ria della citta, ha sottolineato il ruolo importante occupato dalla citta di
Ascoli nel contesto della storia bassomedievale italiana ed europea. Infi-
ne, il Prof. Antonio Rigon ha ricostruito le tappe che hanno portato
all'ideazione e alla progettazione della collana e ha ribadito la rilevanza

Picenum Seraphicum XXXIX (2025), pp.XX-XX



216 SCHEDE

della Storia in termini di conoscenza, cultura, identita, riflessione e incon-
tro di punt di vista differenti.

Iobiettivo del volume ¢ subito esplicitato dai curatori: dare vita a
un’opera che non rimanga confinata all'interno di un ristretto gruppo di
specialisti dei vari settori ma che, al contrario, possa veramente definirsi
“di alta divulgazione” incontrando un pubblico pit ampio e mantenendo
comunque un alto livello di scientificita. L’approccio con il quale rag-
giungere questo obiettivo si basa su un’indagine globale della storia me-
dievale della citta e che prende quindi in considerazione i vari aspetti del-
la vita cittadina. I contributi si presentano percio non come singoli ele-
menti ma come tessere che nel loro insieme restituiscono un disegno
unitario del periodo medievale della citta, valorizzandone cosi tutte le
componenti. Un progetto lodevole quanto difficile quello di compendia-
re in forma chiara ed esaustiva un periodo storico cosi ampio e che ri-
chiede un’approfondita conoscenza degli aspetti locali quanto
un’adeguata visione d’insieme. Un tentativo pero che risulta perfettamen-
te riuscito sotto tutti 1 punti di vista: contenutistico, formale ed estetico.
Il volume si presenta infatti ricco ed eterogeneo a livello di contenuti, i
quali non vengono illustrati come una semplice successione di eventi o
un mero elenco di date e di fatti ma sono indagati in maniera critica e in-
seriti costantemente in un quadro generale. Inoltre, a livello formale, la
struttura appare ben organizzata e in grado di agevolare 'esposizione dei
singoli temi. Il volume ¢ infatti suddiviso in tre grandi sezioni ed ¢ inte-
ramente corredato da fotoriproduzioni di alta qualita che lo rendono a
tutti gli effetti un “prodotto artigianale” di pregevole fattura e che, oltre
al mero fattore estetico, hanno il merito di esaltare i contenuti presenti
all'interno di ogni saggio.

La prima di queste sezioni affronta in maniera diacronica vari aspetti
legati alla realta socio-politica ascolana, coprendo tutto il periodo com-
preso tra il Tardo Antico e il XV secolo. “Societa”, “Istituzioni”, “Eco-
nomia” sono le tre parole chiave che costituiscono il titolo di questa se-
zione e che sintetizzano al meglio i diversi ambiti sui quali 1 saggi che se-
guono si concentrano. Silvia Maria Marengo (““Ascoli nel Tardo Antico”)
inserisce la citta di Ascoli all'interno di un quadro pit ampio, che prende
come punto di riferimento le trasformazioni che cambiano profonda-
mente l'intera penisola italiana e piu in generale la societa del tempo. Il
contributo si apre percio con una sintesi della condizione della citta



SCHEDE 217

nell’epoca compresa tra Marco Aurelio e Aureliano e prosegue quindi
con il periodo Tardo Antico, concentrandosi anche su alcuni aspetti ti-
guardanti il cristianesimo e la nascita della diocesi. Il periodo altomedie-
vale viene invece ricostruito da Francesco Borri (“I’Alto Medioevo”) che
analizza le vicende principali della citta legate ai vari regni e dominazioni.
L’analisi ¢ condotta anche mediante riferimenti sia allo sviluppo urbani-
stico della citta sia ad alcune cariche che emergono dalle fonti e che rive-
lano importanti cambiamenti di fondo. Martina Cameli (“La citta vesco-
vile. Secoli IX-XII") ripercorre la parabola dell’episcopato ascolano, ca-
ratterizzato da un forte individualismo, contestualizzandolo all’interno
della generale instabilita del particolarismo dell’area marchigiana cosi
come in relazione al pit ampio confronto tra Impero e Papato o alla na-
scita e allo sviluppo dell’istituzione comunale. Il tentativo, rispetto al pas-
sato, si basa su evidenze documentarie, specialmente privilegi imperiali,
che consentono, perlomeno a partire dall’XI secolo, una maggiore cono-
scenza delle coordinate spazio-temporali caratterizzanti la diocesi ascola-
na, il dialogo con le due istituzioni universali, la convivenza con il na-
scente Comune ascolano e quindi il progressivo passaggio di testimone
del potere a favore di quest’ultimo nel corso del XIII secolo. Adriana Ci-
pollini e Michele Picciolo (“La citta del travertino. Lo sviluppo urbano
secc. XI-inizio XVI”) illustrano le varie tappe dello sviluppo urbanistico
di Ascoli in relazione ai vari fattori sociali, politici, demografici e architet-
tonici che nel corso dei secoli hanno plasmato la morfologia e I’assetto
urbano della citta, concentrandosi su aspetti quali la crescita demografica
della citta, la caratteristica e numerosa presenza di torti e ’evoluzione del
tessuto urbano. I successivi quattro contributi mirano invece ad appro-
fondire gli aspetti socio-politici ed economici della citta di Ascoli dal
XIII secolo fino agli albori dell’eta moderna. Francesco Pirani in
“L’assetto politico-istituzionale: dal Comune alla perdita della “Libertas”
(sec. XIII-inizio XVI)” propone una periodizzazione dell’evoluzione po-
litica della citta di Ascoli. Nel saggio vengono evidenziate le trasforma-
zioni dell’assetto istituzionale della citta e delle relative figure di riferi-
mento, contestualizzando fatti locali all'interno di un piu vasto quadro
generale che rimanda ai contrasti tra Papato e Impero e ai cambiamenti
socio-economici che caratterizzano Ieta medievale. Sono quindi delinea-
te alcune figure come quella del vescovo, l'ascesa e levoluzione
dell’istituzione comunale, 'affermazione di regimi personali nel XIV se-



218 SCHEDE

colo, 1 rapporti con il pontefice e la conferma di un istituto giuridico co-
me il vicariato. Si giunge quindi al XV secolo dove, alla serie di domina-
zioni esterne ad opera di signori-condottieri, segue un travagliato quadro
politico caratterizzato da lotte di fazione per arrivare poi a una nuova
forma di equilibrio imperniata sulla mediazione con il papa. Antonio Ri-
gon (“Esperienze signorili nel secolo XV: i Da Carrara”) approfondisce
proprio una delle dominazioni “esterne” che riguardano la citta di Ascoli
nella prima meta del Quattrocento. In modo particolare 'autore si con-
centra sul dominio di Conte Da Carrara e, dopo averne tratteggiato il
profilo, tenta, seppur nella scarsezza delle fonti a disposizione, di gettare
nuova luce su questa esperienza politica attraverso la ricostruzione delle
modalita di affermazione e delle caratteristiche principali. I.’ambito eco-
nomico ¢ invece affrontato da Giuliano Pinto in due diversi contributi
che trattano rispettivamente gli aspetti legati in prevalenza alla dimensio-
ne cittadina (“Economia e Societa nel Basso Medioevo 1. I.’economia cit-
tadina: mercatura e manifattura”) e a quella del territorio ascolano
(“Economia e Societa nel Basso Medioevo II. 11 territorio della citta”).
Nel primo caso, viene ripercorsa dall’autore la parabola economica della
citta (dal XIII secolo fino ai primordi dell’eta moderna) nella quale il
punto piu alto ¢ individuato proprio a cavaliere tra XIII e XIV secolo.
Vengono cosi descritte le caratteristiche e i cambiamenti dell’economia
ascolana a forte vocazione manifatturiera e mercantile, sintetizzandone i
punti di forza e le criticita, i moment di sviluppo e di crisi, 1 rapporti
commerciali ad ampio raggio con altre realta. Nella seconda parte, Pinto
descrive la conformazione del territorio posto sotto il controllo della citta
di Ascoli e i suoi limiti come, ad esempio, la disponibilita ridotta di risor-
se agricole e sintetizza gli aspetti socio-economici del contado. In questi
due saggi i fattori economici si intrecciano continuamente con quelli pit
strettamente sociali e demografici, fornendo quindi una panoramica
completa del dinamismo della citta e del suo territorio. Luca Marcelli
(“Istituzioni ecclesiastiche e vita religiosa”) delinea la struttura ecclesiasti-
ca della citta di Ascoli e del suo territorio, articolando il tema mediante le
presentazioni dettagliate delle varie realta protagoniste nel corso del Me-
dioevo. Viene quindi descritta la diocesi, il capitolo cattedrale, i canonici
e le varie esperienze cenobitiche cosi come si approfondisce la realta del
monachesimo femminile di Sant’Angelo Magno. Oltre a cio, I'autore ri-
percorre I'affermazione e I'evoluzione degli Ordini mendicanti cosi come



SCHEDE 219

di varie forme eremitiche e di marginalita che, al contrario dei primi, ten-
dono progressivamente ad allontanarsi dal centro cittadino. Insomma, un
saggio che fornisce al lettore le coordinate storiche e geografiche per
orientarsi all’interno del mosaico formato dalle istituzioni ma anche dalle
variegate forme in cui la vita religiosa riusci ad esprimersi in questo conte-
sto.

La sezione seguente (“Cultura e arti”) si apre con il saggio firmato da
Roberto Lambertini (“La vita culturale: gli Ordini mendicanti e Cecco
d’Ascoli”) che si concentra sui vari aspetti culturali collegati agli Ordini
mendicanti presenti in citta. L.a disamina prende in considerazione tutti e
tre gli Ordini (Domenicani, Agostiniani e Francescani) e ne descrive i
ruoli e le maggiori competenze di ognuno, mettendo in risalto la vita,
Pattivita svolta e le opere prodotte da alcuni profili legati alla citta di
Ascoli. Profili che, grazie alle loro vicende biografiche e all’importanza
del proprio operato, spesso si affermano ben oltre 1 confini della citta.
Non poteva quindi mancare una ricostruzione della figura di Francesco
Stabili, noto con il nome di Cecco d’Ascoli, del quale l'autore, ripercor-
rendone le tappe biografiche pit importanti fino alla condanna a morte,
illustra le opere e il pensiero filosofico che sottende ad esse. Manuela
Martellini (“La vita culturale: umanisti e letterati del XV secolo”) aggiun-
ge un ulteriore e importante tassello nella descrizione della realta ascola-
na dal punto di vista culturale restituendo, mediante il tratteggio di im-
portanti figure di letterati e umanisti originari di Ascoli, le potenzialita del
contesto culturale cittadino.

Ascoli quindi come centro dinamico a livello socio-economico, politi-
co e culturale nel corso del Medioevo ma allo stesso tempo una citta rile-
vante anche dal punto di vista artistico e architettonico. Il contributo di
Furio Cappelli (“Edilizia sacra e civile nell’Ascoli medievale”) indaga le
trasformazioni architettoniche e i cambiamenti nell’organizzazione dello
spazio urbano. La trattazione, sviluppata seguendo in parallelo i vari pe-
riodi che compongono l'eta medievale, parte dalle basi paleocristiane e
dall’istituzione di una sede episcopale all’interno delle citta fino ad arriva-
re al romanico e al gotico e quindi all’attivita di mastri e architetti lom-
bardi in pieno XV secolo. L’autore, mediante un costante ed efficace ri-
mando a luoghi ed edifici che testimoniano i vari cambiamenti, riesce a
far percorrere mentalmente ma anche visivamente al lettore il lento pro-
cesso di stratificazione delle varie epoche e i segni indelebili che esse



220 SCHEDE

hanno lasciato in eredita. Stefano Papetti (“Appunti sulla pittura ad
Ascoli Piceno tra XI e XV secolo”) compie una sintesi dell’evoluzione
pittorica e figurativa della realta ascolana. Evoluzione che prende in con-
siderazione i cambiamenti socio-economici, il protagonismo e le iniziati-
ve dei vari soggetti o ceti che permettono, in special modo dalla seconda
meta del XIII secolo, una “fioritura pittorica” in citta. Le opere d’arte si
susseguono in un flusso continuo di dettagli ed espressivita che catturano
'attenzione del lettore, facendolo immergere in un racconto a immagini
che testimonia la vivacita artistica della citta nel corso dei secoli, la varieta
e originalita degli stili e delle rielaborazioni, la commistione tra influenze
esterne e artisti locali. Anche per quanto riguarda le cosiddette “arti mi-
nori”, emerge il ruolo di primo piano della citta di Ascoli. Il quadro gene-
rale in ambito artistico ¢ infatti completato da Benedetta Montevecchi
(“Le arti minori tra la fine del primo millennio e I'inizio del XVI secolo”)
che passa in rassegna vari manufatti come preziosi frammenti di tessuto
legati al culto di figure, reliquie fondamentali per la storia della citta, pa-
liotti d’altare, opere d’arte d’oreficeria, reliquari e stauroteche. Una de-
scrizione che restituisce in maniera chiara 1 significati dei dettagli e delle
rappresentazioni iconografiche e che al contempo permette al lettore di
avere una panoramica sia in merito all’evoluzione dell’oreficeria ascolana
nel corso dei secoli sia circa 'incontro di diversi stili e maestranze. Maria
Elma Grelli (“Aspetti di vita cittadina. Secoli XIII-XV”’) compie invece
un vero e proprio viaggio nel tempo all’interno degli aspetti di vita quoti-
diana e piu in generale nella mentalita degli ultimi secoli del Medioevo. 11
lettore viene quindi condotto, quasi per mano, dentro i momenti fonda-
mentali della giornata e attraversa 1 luoghi principali della Ascoli tardo-
medievale. Istituzioni e luoghi, oggetti e prodotti, festivita e usanze, ceti e
persone che vengono tramandati dai documenti sembrano prendere
forma in un variopinto affresco che unisce metodo storico e narrazione.
L’Appendice del volume mostra le varie tipologie di fonti materiali
che hanno costituito e costituiscono la base per la conoscenza della storia
della citta. Laura Ciotti (“Le fonti pubbliche e private nell’Archivio di
Stato di Ascoli Piceno”) fornisce un quadro dettagliato delle fonti docu-
mentarie conservate presso I’Archivio di Stato di Ascoli Piceno e di tutte
le relative informazioni. Queste riguardano, ad esempio, la tipologia dei
fondi e la loro consistenza, le modalita di trasmissione e conservazione
della documentazione, le caratteristiche contenutistiche ed estrinseche.



SCHEDE 221

Un saggio che scava nella memoria e nella storia archivistica della citta e
che ha il merito di rendere il lettore maggiormente consapevole delle tra-
sformazioni, in termini di conservazione archivistica, occorse durante le
varie epoche storiche cosi come piu in generale dell'importanza del pa-
trimonio documentario. Antonio Salvi (“Le iscrizioni cittadine”) rico-
struisce alcune tappe medievali di Ascoli grazie a una serie di iscrizioni
poste sugli edifici religiosi e civili piu importanti della citta o in alcuni
monumenti che si trovano all’interno di esst. 11 lettore quindi, grazie alle
esaurienti spiegazioni e alle opportune contestualizzazioni da parte
dell’autore, percorre un vero e proprio itinerario fatto di riferimenti e te-
stimonianze riguardanti persone ed eventi della citta di Ascoli nel corso
del Medioevo. Adele Anna Amadio (“Il Medioevo nei Musei cittadini”)
illustra 1 tesori custoditi all'interno dei vari musei cittadini (Pinacoteca
Civica, Museo Diocesano, Museo dell’Alto Medioevo, Museo dell’Arte
Ceramica), soffermandosi sui protagonisti e sulle fasi che hanno con-
traddistinto la nascita di ognuno di essi e quindi su alcuni oggetti ¢ opere
d’arte conservati. La lettura di questo contributo rende il lettore piu con-
sapevole circa il patrimonio artistico conservato ¢ mostra 'importanza di
temi, qualila conservazione e la divulgazione, relativi a questa rete di mu-
sei. Infine, Andrea R. Staffa (“Da Castel Trosino ad Ascoli. Un contribu-
to archeologico alla storia della citta e del territorio fra VI e VII secolo”)
riassume le fasi e I'evoluzione della presenza longobarda nell’area com-
presa appunto tra Castel Trosino e Ascoli. Il saggio quindi ricostruisce le
origini dello stanziamento dei Longobardi nell’area, ne indaga gli sviluppi
e ne inserisce la dominazione locale all’interno di una rete pit ampia di
relazioni che coinvolge le varie realta del territorio. I resti archeologici,
come si puo evincere dal titolo del contributo, supportano 'intera tratta-
zione e aiutano a comprendere meglio un periodo molto importante per
la citta di Ascoli e per I'intera area, caratterizzato da processi e trasforma-
zioni alla base delle successive tappe della citta e del suo territorio.

La “Storia di Ascoli. 11 Medioevo” ¢ dunque un volume che, grazie
all’eterogeneita dei contenuti e all’interdisciplinarita, offre un quadro
completo e approfondito della citta di Ascoli lungo tutto il corso del Me-
dioevo. La compresenza di tante e differenti prospettive d’indagine non
rende difficoltoso per il lettore tenere bene a mente una visione
d’insieme ma, al contrario, ¢ un’impostazione che, pur scendendo nel
dettaglio dei singoli ambiti, ha il pregio di valorizzarli tutti all'interno di



222 SCHEDE

una visione globale dell’argomento. 1l ritratto che emerge dalla lettura di
questo libro ¢ quello di una citta dinamica e produttrice dal punto di vista
economico, culturalmente e spiritualmente viva, ricca di esperienze poli-
tiche e istituzionali, punto d’incontro di popoli e polo d’attrazione artisti-
co. Si tratta di un periodo complesso, quello medievale, ma segnato per
la citta di Ascoli anche da uno sviluppo demografico e urbanistico, da un
fermento culturale e spirituale, dall’intraprendenza dei settori manifattu-
rieri e dall’espansione commerciale, oltre che da sperimentazioni politi-
che di varia tipologia. Una citta quindi che, con i suoi punti di forza e le
sue criticita, assorbe e viene modellata dai grandi fenomeni storici, eco-
nomico-sociali e artistici ma che al contempo sembra quasi proporre di
volta in volta una propria sintesi di questi grandi cambiamenti. Pertanto
non ¢ possibile classificare questo volume solo come un tributo a uno dei
capitoli piu rilevanti, a tratti tra i piu floridi, della storia della citta di
Ascoli e del suo territorio. Esso infatti ha il merito di andare molto oltre
perché fornisce al lettore una prospettiva diversa mediante la quale os-
servare la citta stessa e il suo ruolo di primo piano occupato nel corso dei
secoli. In conclusione, si tratta di un volume che si distingue, oltre che
per Pelevata qualita dei saggiin esso contenuti, per la sua capacita di por-
re la citta di Ascoli in una dimensione di pit ampio respiro ovvero
all'interno del fertile e dinamico mondo delle ¢vitates marchigiane basso-
medievali e con una proiezione a carattere extraregionale ed europea.

R. Lamponi

A. Montetusco, Contestazione e pieta. Dissenso, memoria e devozione negli spi-
rituali francescani (XIII-XI1" sec.), Edizioni Biblioteca Francescana, Milano
2023 (Fonti e Ricerche, 34), 352 pp.

Attraverso questo volume, Antonio Montefusco offre ai lettori
Popportunita di accedere a una raccolta organica di contributi che, in
precedenza, erano stati da lui pubblicati separatamente. L’autore riunisce
e rielabora tali studi con l'intento di fornire una visione globale e coeren-
te di un tema complesso: la costruzione dell’identita dissidente all’interno
del mondo francescano tra la fine del XIII e I’inizio del XIV secolo.



SCHEDE 223

Il nucleo centrale dell’opera ¢ rappresentato dall’analisi degli Spirituali,
corrente minoritica che si distingue per la radicale interpretazione della
Regola francescana e per la tensione verso una poverta assoluta. Monte-
tusco indaga come questi gruppi abbiano elaborato una memoria alterna-
tiva rispetto alla narrazione ufficiale dell’Ordine, sviluppando strategie
testuali e pratiche devozionali che non solo esprimono dissenso, ma con-
tribuiscono alla formazione di una cultura spirituale autonoma.

Il volume, dunque, non si limita a riproporre i singoli saggi, ma li inte-
gra in un quadro interpretativo unitario, capace di restituire la complessi-
ta di un fenomeno che coinvolge dinamiche religiose, politiche e lettera-
rie. Tale operazione consente di cogliere la pluralita di voci e di esperien-
ze che compongono il panorama francescano del tempo, offrendo al let-
tore strumenti per comprendere come la contestazione e la pieta si siano
intrecciate nella definizione di un’identita spirituale alternativa.

Questo progetto di riedizione viene illustrato dallo stesso autore nella
Nota al testo iniziale (pp. 5-0), che fornisce riferimenti sull’origine dei
contributi e sul tipo di intervento apportato. Ne deriva che i capitoli 2, 4
e 5 sono ripresentati nella versione originale, mentre i capitoli 1 e 3 rap-
presentano una traduzione dal francese. Piu evidenti risultano essere, in-
vece, gli interventi sulle restanti sezioni, parte delle quali ¢ stata rivista
sulla base della bibliografia piu recente che ha permesso di apportare al-
cune rettifiche, mentre i capitoli finali sono parzialmente inediti, in quan-
to nascono dalla riorganizzazione e rielaborazione dei risultati di varie ri-
cerche, gia pubblicate in contesti e momenti diversi, che trovano in que-
sto volume una nuova veste aggiornata e piu strutturata.

I saggi raccolti concentrano 'attenzione sulle figure centrali del movi-
mento spirituale francescano quali, nell’ordine di presentazione nel testo,
Angelo Clareno (cap. 1), lacopone da Todi (capitoli 2, 3, 4, 5), Ubertino da
Casale (capitolo 6), Pietro di Giovanni Olivi (capitoli 7, 8, 9), cui si affianca
'analisi di testi devozionali legati all’esperienza dissidente (capitolo 10).

Nel volume, Montefusco evidenzia con particolare forza la posizione
di Angelo Clareno, presentandolo come uno dei leader piu significativi
della corrente spirituale francescana. L’autore insiste sul ventennio cru-
ciale che va dal 1318 al 1337, periodo che segna la rottura definitiva con
il potere papale e I'insanabile frattura con I’Ordine. Secondo Montefusco,
questa scelta di dissidenza non va intesa come gesto meramente opposi-
tivo, ma come 'unica via percortibile per salvaguardare una forma auten-



224 SCHEDE

tica e rigorosa della Regola di Francesco. In questa prospettiva, Clareno
diventa il simbolo di una fedelta radicale, che si traduce in una memoria
alternativa e in una strategia di resistenza culturale destinata a influenzare
profondamente la spiritualita medievale.

Procedendo, I'autore propone un’analisi di lacopone da Todi che va
oltre la sua rilevanza letteraria, definendolo «una figura di confine» (p. 9),
sospesa tra tensione poetica e radicalita spirituale. Montefusco indaga le
fonti del Laudario (cap. 4), evidenziando come queste si inseriscano in
una rete di testi che alimentano la memoria degli Spirituali. Particolare 1i-
lievo assume il confronto sviluppato nel quinto capitolo sull'influenza di
Bonaventura: vengono qui messe in luce le differenze tra 'immagine di
Francesco delineata nell’agiografia ufficiale e la ricezione critica operata
da Tacopone. A cio si aggiunge lo slittamento linguistico verso il volgare
attuato dal poeta, interpretato come scelta strategica per ampliare la circo-
lazione delle idee e creare comunita spirituali attraverso la parola poetica.

Nel capitolo dedicato a Ubertino da Casale, l'interesse si rivolge pri-
mariamente alla ricostruzione di alcuni tratti della biografia del personag-
gio e alla delineazione della fisionomia spirituale mediante I'analisi di una
sezione significativa dell’Arbor 1itae Crucifixae Jesu, 11 cosiddetto Primo
Prologo, in cui prevale la dimensione narrativa e autobiografica. In que-
sto contesto, Montefusco riprende un interrogativo gia sollevato da Giu-
lia Barone, relativo alla possibilita 0 meno di individuare all'interno dei
vari eventi che hanno segnato la vita di Ubertino un momento a partire
dal quale egli possa essere considerato uno Spirituale. Tale questione di-
venta il filo conduttore per interpretare I’evoluzione del suo pensiero,
collocandola nel quadro pit ampio delle tensioni tra fedelta alla Regola e
conflitto con 'autorita ecclesiastica. La sezione dedicata a Pietro di Gio-
vanni Olivi, di cui Montefusco ¢ grande conoscitore, rappresenta proba-
bilmente la parte piu riuscita e significativa dell’intero volume, sia per la
ricchezza delle analisi sia per I'originalita delle prospettive proposte.

Nel settimo capitolo, lo studioso concentra 'attenzione su una pot-
zione della produzione oliviana rimasta finora ai margini della ricerca.
L’interesse per questi testt ¢ maturato durante la preparazione
dell’edizione critica del Miles armatus, occasione in cui 'autore ha appro-
fondito la circolazione dei manoscritti volgari legati ai dissidenti tra XIII
e XIV secolo. Si tratta di un corpus di brevi opere a carattere devozionale
e meditativo: sel testi presentano una doppia circolazione in latino e in



SCHEDE 225

provenzale, mentre altri sono trasmessi esclusivamente in latino, cui si
aggiunge un’operetta composta solo in provenzale. Questo insieme, se-
condo Montefusco, ¢ particolarmente rilevante, perché riflette il progetto
intellettuale del frate e il suo contatto diretto con la vita cittadina, soprat-
tutto durante la permanenza a Narbonne. Le riflessioni hanno un taglio
pratico, legato alle esigenze sociali urbane e in particolare alla classe mer-
cantile, affrontando temi come l'usura e gli investimenti. Il focus ¢ incen-
trato, inoltre, sull'importante ruolo rivestito dalle pratiche di lettura con-
divisa, che divengono strumenti di perfezionamento morale e di diffu-
sione delle idee.

Iottavo capitolo prosegue questa indagine, mettendo in luce come
I’Olivi incarni il desidetio del francescanesimo radicale di incidere sulla
societa. In tale prospettiva, la circolazione dei testi in volgare assume un
valore strategico: tale tipo di scelta da parte del frate e del suo entourage,
come osserva Montefusco, risulta essere una decisione ponderata, fina-
lizzata in parte ad aggirare la censura in un contesto di dura repressione
dei beghini. II contributo analizza dei testi volgari del frate e, in dettaglio,
due manoscritti che li conservano: il manoscritto 128 della Biblioteca
Comunale di Todi e il manoscritto 9 della Biblioteca della Chiesa Nuova
di Assisi. Quest’ultimo sara oggetto di un’analisi specifica nel capitolo
successivo, che ne approfondisce la struttura, indagando la funzione e la
fortuna degli scritti in esso contenuti.

Infine, nell’ultimo capitolo, I'autore si concentra sulla fortuna del cor-
pus del remedia, un genere che intreccia 1 concetti di editatio e conversio in
vista del giudizio finale. Dopo lintervento di Anselmo di Canterbury, il
genere dei remediaviene rielaborato e riproposto dalla scuola francescana,
trovando nuova vitalita soprattutto grazie a Bonaventura. Montefusco
analizza tre opere emblematiche di questa tradizione: i Remedia contra tem-
Pptationes, scritte da uno dei protagonisti questo volume, Olivi; lo Stzmulus
amoris, composto nell’ulimo quarto del XIII secolo, attestato in oltre 500
manoscritti latini e articolato in venti capitoli che delineano un percorso
verso la perfectio animi e 'unione con Dio; le Meditationes Vitae Christi, tisa-
lenti agli inizi del XIV secolo, di autore anonimo. Queste opere testimo-
niano ulteriormente la capacita del francescanesimo di rinnovare strumenti
spirituali e di adattarli alle esigenze di una societa in trasformazione.

Cio che principalmente colpisce di questo volume ¢ la visione di am-
pio respiro adottata dall’autore, il quale, forte della sua formazione in



226 SCHEDE

campo filologico, utilizza un approccio interdisciplinare, storico quanto
letterario, dimostrando attenzione per le dinamiche sia politiche sia cultu-
rali. I.’ampio ricorso a fonti latine e volgari consente di cogliere la plurali-
ta delle voci e delle tradizioni che hanno alimentato il dissenso france-
scano. Montefusco non si limita a citare i testi, ma li analizza nel loro
contesto storico e linguistico, evidenziando le diverse strategie comunica-
tive. Questa attenzione filologica permette di comprendere come la lin-
gua diventi strumento di identita e di contestazione, contribuendo alla
definizione di una memoria alternativa rispetto alla narrazione ufficiale
dell’Ordine. Altrettanto centrale ¢ il rilievo attribuito alla circolazione dei
testi e alla formazione di comunita spirituali attraverso la scrittura. Viene
infatti mostrato come essi non rappresentino semplici veicoli di contenu-
ti, ma veri e propri catalizzatori di relazioni, reti di lettura e pratiche con-
divise. La trasmissione di questi testi favorisce la creazione di spazi di re-
sistenza culturale, in cui la parola scritta diventa strumento di coesione e
di elaborazione identitaria. In questo senso, Montefusco evidenzia il ruo-
lo della scrittura come mezzo capace di trastormare il dissenso in espe-
rienza comunitaria, aprendo prospettive nuove sulla storia del francesca-
nesimo spirituale.

Per tali motivi, il volume in questione ¢ da considerarsi un contributo
innovativo, in quanto supera la dimensione meramente cronachistica de-
gli eventi e non si limita a descrivere i conflitti interni all’Ordine, ma li in-
terpreta come parte di un processo culturale complesso, in cui la conte-
stazione si intreccia con pratiche devozionali e strategie di costruzione
identitaria. Particolarmente apprezzata ¢ la capacita dell’autore di rico-
struire la memoria degli Spirituali non solo come fenomeno religioso, ma
come espressione di una cultura alternativa, dotata di propri codici lin-
guistici, reti di trasmissione e strumenti di legittimazione. In questa pro-
spettiva, il dissenso non appare come un episodio marginale, bensi come
un laboratorio di idee che ha contribuito a ridefinire il rapporto tra auto-
rita, poverta e spiritualita nel contesto medievale.

Sylvain Piron, nell'introduzione al volume (pp. 9-13), pur lodando
interdisciplinarieta che caratterizza 'opera, ne riconosce un ulteriore va-
lore aggiunto, cio¢ quello di aver aperto nuove strade interpretative
all'interno di questioni che apparivano, ai piu, ormai risolte, mostrando
invece nuove sfaccettature e tracciando inaspettatamente inattesi percorsi
di indagine. Infatti, le riflessioni proposte da Montefusco delineano



SCHEDE 227

un’immagine inedita della corrente spirituale francescana, poiché I'autore
non si limita a indagare 1 legami con la tradizione precedente e il rapporto
diretto con I'insegnamento di Francesco, come avviene di consueto, ma
invita a considerare anche gli sviluppi che questa esperienza ha generato
nelle forme di devozione e nelle pratiche spirituali dei secoli successivi.
In tal modo, il dissenso degli Spirituali emerge non solo come fenomeno
interno all’Ordine, ma come snodo decisivo nella storia della spiritualita
medievale, capace di influenzare sensibilita religiose e modelli culturali
ben oltre il contesto originario.

Alla luce di quanto finora illustrato, si puo ragionevolmente affermare
che il volume Contestazione e pieta non si limiti a consolidare quanto gia
acquisito, ma si proponga, piuttosto, come stimolo per un dialogo scien-
tifico in continua evoluzione, configurandosi come una sintesi dello stato
attuale degli studi su queste tematiche e offrendo al contempo un punto
di riferimento per ulteriori sviluppi di ricerca.

C. Melatin

L Etruria Francescana 2.0. 1/ patrimonio documentario ritrovato dei frati Minor:
Conventuali della Toscana, a cura di S. Allegria, presentazione di A. Bartoli
Langeli, Associazione di studi storici Elio Conti, Firenze 2022 (Studi e
fonti di storia toscana, 10), 270 pp.

Il presente volume ¢ uno degli ultimi fortunati esiti del progetto di ri-
qualificazione dell’Archivio storico e della Biblioteca di Santa Croce di
Firenze, avviato nel 2010 da p. Antonio di Marcantonio.

Grazie al piano di recupero e valorizzazione si ¢ proceduto alla catalo-
gazione del patrimonio librario, affidata a Novella Maggiore, nonché alla
ristrutturazione dei locali della Biblioteca, per una migliore conservazione
e fruizione del patrimonio stesso. Quanto all’Archivio, si ¢ dato avvio al
riordino del materiale fortuitamente ritrovato all’interno di «otto scatole
contenenti varie pergamene arrotolate, provenienti da diversi conventi
della Provincia»; una prima indagine ¢ stata affidata a Dino Gatta, cui ha
fatto seguito un piu dettagliato e rigoroso studio a cura di Simone Alle-
gtia, in virtu del progetto Efruria francescana 2.0, con la partecipazione del
Centro studi frate Elia da Cortona e il supporto scientifico dell’Universita
di Siena.



228 SCHEDE

Il volume, edito grazie alla collaborazione con I’Associazione di studi
storici Elio Conti e con la Scuola di Paleografia e Storia (SPeS), coordina-
ta da Attilio Bartoli Langeli, presenta i risultati del progetto, costituiti dai
regesti delle pergamene, accompagnati da una serie di corposi contributi
che, partendo dallo studio dei documenti d’archivio, fanno luce su alcuni
aspetti del francescanesimo toscano. Di qui il titolo del volume (e del
progetto) che, attraverso il riferimento all’opera Efruria francescana edita da
Nicolo Papini nel 1797, intende perpetuare lo spirito di quell’erudizione, il
cui segno distintivo consisteva proprio nell’instancabile ricerca di fonti di
prima mano custodite in archivi e biblioteche.

Non stupisce pertanto che il libro si apra con il contributo che Danie-
le Sini dedica a Nicolo Papini, antore de «’Etruria Francescana»: sugli esordi del
minoritismo toscano (pp. 19-41). Papini, frate minore conventuale e storico
dell’Ordine, nato a San Giovanni Valdarno nel 1751, in veste di Custode
del Sacro Convento di Assisi, poi Guardiano del Convento dei Santi XII
Apostoli a Roma, e infine Ministro Generale ancora ad Assisi, visse ap-
pieno il suo tempo, dominato dalle soppressioni e spoliazioni che, prima
attraverso le riforme di Pietro Leopoldo Granduca di Toscana, poi delle
autorita francesi durante la dominazione napoleonica, colpirono dura-
mente gli Ordini religiosi. Quanto al suo impegno come storico
dell’Ordine, Etruria francescana ¢ la prima di numerose opere che, nella
migliore tradizione erudita, hanno la forma di lunghi repertori di notizie,
liste di voci accompagnate da commenti. Forse a causa del tiepido ap-
prezzamento riservato all’opera, venne pubblicato solamente il primo vo-
lume, anche se il progetto iniziale ne prevedeva un secondo, del quale
rimangono due esemplari manoscritti, conservati ad Assisi (una redazio-
ne preliminare e mutila) e Roma ('esemplare ¢ diviso in due tomi il pri-
mo dei quali a stampa ma con numerose glosse ai margini, di mano dello
stesso Papini). Il nome di Papini ¢ pit noto per altre opere, tra cui i due
volumi della Storia di S. Francesco d’Assisi, editi nel 1825-27 (anche in que-
sto caso un terzo volume ¢ rimasto manoscritto). Lo studioso rientra cer-
tamente nell’alveo della tradizione erudita, nel mirare all’esaustivita attra-
verso lo spoglio sistematico di fonti documentarie e letterarie (che sotto-
lineava e annotava senza alcuna remora), nel prediligere sovente letture e
interpretazioni faziose e poco attendibili, rivelando a volte una »is pole-
mica che tradisce I'aspetto «militante» della sua missione: «militante in fa-
vore della Chiesa romana, della famiglia minoritica dei conventuali e in



SCHEDE 229

particolare della sua Provincia minoritica Toscana» (p. 41). Tuttavia, Da-
niele Sini sottolinea come si ravvisano importanti elementi di novita e mo-
dernita nel suo approccio alle fonti, che egli verifica, seleziona e pone al
vaglio con criteri che ne fanno un precursore di quella che sara la fortunata
stagione della “Questione francescana” inaugurata da Paul Sabatier.

Nel contributo L archivio storico in Santa Croce: metodologie di ricerca e stru-
menti di consultazione (pp. 43-55) Novella Maggiora ripercorre le vicende
istituzionali della Provincia toscana dei frati Minori Conventuali (secon-
do la denominazione invalsa dal 1933), ente produttore dell’Archivio del-
la Provincia toscana delle Ss. stimmate dei frati Minori Conventuali, con
sede presso S. Croce di Firenze, nel quale sono confluiti anche documen-
ti provenienti da singoli conventi. Una documentazione, tuttavia, a tratti
dispersa e lacunosa — gia nel 1944, al momento dell’istituzione della nuo-
va biblioteca in S. Croce, i frati ne imputavano i vuoti a incendi, inonda-
zioni e soppressioni — che rende necessaria una integrazione con quanto
custodito presso gli Archivi di Stato ed ecclesiastici e il ricorso alle opere
dei primi storici francescani, che hanno attinto a piene mani agli «archivi
non ancora incamerati, o indemaniati, le quali fra P'altro consentono veri-
fiche, indagini e ipotesi sull’originaria ubicazione del materiale documen-
tario disperson.

Tra i conventi della Provincia, i piu rappresentati nella documentazio-
ne ‘rittovata’ dell’Archivio storico di S. Croce sono i conventi di S. Fran-
cesco di Pistoia (104 unita archivistiche con atti datati tra il 1246 e il
1794) e di San Miniato al Tedesco (58 unita con atti datati tra il 1237 e il
1729); a questi sono dedicati i due saggi successivi.

Piero Gualtieri, nel contributo I primi decenni della comunita minoritica di
Pistoia. Nuove considerazioni a partire dalle pergamene di Santa Croce (pp. 57-92),
concentra lattenzione sui contenuti degli atti piu risalenti, chiarendo su-
bito che i documenti, che vanno ad aggiungersi ai 97 ad oggi custoditi
presso ’Archivio di Stato di Firenze, presentano caratteristiche tali che
«dobbiamo recisamente scartare Iipotesi che la separazione dei due
complessi documentari sia da ricondurre a una qualche forma di selezio-
ne tipologica operata a suo tempo» (p. 59). Ripercorre quindi le informa-
zioni acquisite da secoli di studi, fondate spesso solo sulla tradizione eru-
dita, per lo piu interna al monastero, e che oggi, grazie al riscontro della
documentazione dell’archivio di S. Croce trovano conferme, ma suggeti-
scono anche dettagli inediti per nuovi spunti di riflessione. Una vicenda



230 SCHEDE

complessa, caratterizzata da momenti di scontro con 'ordinario diocesa-
no e con altri Ordini, non priva di questioni irrisolte e dubbie, a comin-
ciare dall’'ubicazione del primo insediamento, identificato con la chiesa di
S. Croce, dove i francescani sono attestati almeno dagli anni Trenta del
Duecento «destinata nel giro di pochi lustri a scomparire dalla documen-
tazione e dallo stesso tessuto urbano» (p. 84); al profilo istituzionale dello
Spedale di S. Maria Maddalena, acquisito dai Minori nel 1256; alle vicen-
de edilizie del secondo insediamento francescano e alla sua intitolazione
a S. Maria Maddalena (futura S. Francesco), 1a posa della cui prima pietra
risale al 1289. I due insediamenti (S. Croce e S. Maria Maddalena) sono
stati sempre visti come successivi e non coesistenti, tuttavia, alla luce del-
le nuove acquisizioni, Gualtieri suggerisce la concomitante presenza di
due diverse comunita con interessanti ipotesi circa la connotazione dei
due /Jocz («S. Maria Maddalena, segnata ... dalla presenza di laici ... dedita
ad attivita assistenziali ... S. Croce, forse impiantata da frati provenienti dal
fiorentino, probabilmente piu ‘normalizzata’ sul piano istituzionaley, p.
91), il coinvolgimento del governo cittadino e della gerarchia ecclesiastica,
fino a ipotizzare un possibile coinvolgimento di frate Elia da Cortona.
Nel contributo che segue, Francesco Salvestrini presenta le pergamene
relative all'imponente edificio che ospita il convento di San Miniato al
Tedesco, dove i Minoti si insediarono almeno dal 1276 «su un sito che la
tradizione identificava con l'oratorio del martire Miniato». Come annun-
cia nel titolo, Pergamene inedite dal convento di San Francesco a San Miniato al
Tedesco (Pisa). Una prima ricognizione storica (pp. 93-114), Pautore conduce
una prima panoramica sui contenuti di questo nucleo inedito di 58 per-
gamene, prendendo in esame anche 'altro fondo piu consistente, con-
servato nell’Archivio della Nunziatura di Venezia presso I’Archivio Apo-
stolico Vaticano (31 pezzi datati dal 1297 al 1545), 20 testamenti trecen-
teschi custoditi presso I’Archivio storico diocesano di Pisa e poche altre
unita dell’Archivio di Stato di Firenze. Si enucleano tre tematiche in par-
ticolare: in primo luogo la questione relativa all’evoluzione degli edifici
claustrali, le cui evidenze strutturali, tuttavia, non trovano riferimenti
chiari e diretti nella documentazione. Significativo, invece, 'apporto ri-
guardo al secondo tema affrontato, riguardante i rapporti del convento
con la Santa Sede, grazie alla presenza di un cospicuo numero di privilegi
diretti all’Ordine e alla comunita locale dai pontefici, a partire da Grego-
rio IX fino a Martino IV (in particolare da papa Innocenzo 1V), traditi in



SCHEDE 231

copia autentica o imitativa, costituenti «una sorta di vero e proprio Bulla-
riumy di 24 pezzi. Altra tipologia documentaria rilevante ¢ quella dei te-
stamenti, che gettano luce sulle relazioni intessute dai Minori di S. Fran-
cesco con la cittadinanza sanminiatese fra XIII e XV secolo. I frati figu-
rano spesso come beneficiari di lasciti o come esecutori testamentati e in
alcune occasioni la chiesa viene scelta come luogo di sepoltura, anche da
rappresentanti di famiglie eminenti e da forestieri di spicco, appartenenti
alla classe dirigente del comune con cui 1 Minori mantengono un solido
legame, come testimonia il fatto che a S. Francesco si conservasse la do-
cumentazione piu rilevante del comune e che in base alla normativa con-
tenuta negli Statuti del 1337 la chiesa beneficiasse del tributo piu elevato
tra le comunita religiose. Dalla pur esigua documentazione rimasta,
emerge chiaro il ruolo di primo piano della chiesa di S. Francesco nella
storia di San Miniato, I'unica grande chiesa non parrocchiale, quindi aper-
ta all'intera cittadinanza, che grazie al legame con il martire Miniato rap-
presentava il «deposito memoriale delle antiche origini cittadiney.

Lo smembramento e la dispersione di antichi fondi archivistici sono
tratti che accomunano molte realta religiose, interessate in moment di-
versi dalle soppressioni. Tra queste figura il convento di S. Francesco di
Siena, sul quale cerca di fare luce la ricerca portata avanti da Michele Pel-
legrini, che affida prime, importanti, considerazioni al contributo Le per-
gamene del convento di San Francesco di Siena: prime note su fisionomia e vicende
d’un disperso archivio minoritico (pp. 115-183). Diversamente dalla /Zbraria, di
cul si conservano antichi repertori, non si possiedono elenchi del mate-
riale d’archivio anteriori alla soppressione. Attualmente le pergamene, in
numero di circa un migliaio di unita, sono conservate principalmente
presso I’Archivio di Stato di Siena e nel Fondo Toscano dell’Archivio
Apostolico Vaticano; risultano dispersi tutti 1 registri, che pur vengono
citati negli scritti di eruditi di fine Settecento e inizio Ottocento. Un’utile
tabella posta in Appendice propone I'elenco di tutte le pergamene finora
note, disposte in ordine cronologico (al riguardo si segnala che alcune
copie del volume sono corredate da un fascicolo di ‘errata corrige’ resosi
necessario per uno sfasamento delle colonne della tabella che ¢ stato cor-
retto nelle versioni a stampa successive alla prima e nelle versioni digita-
li). II complesso delle pergamene del convento senese si caratterizza per
la presenza massiccia di nuclei documentari attestanti le attivita di fami-
glie mercantili o magnatizie, difficilmente ascrivibili alla categoria di »u-



232 SCHEDE

nimina, come ben dimostra Pellegrini illustrando tre casi esemplari. Fondi
autonomi prima di approdare all’archivio del convento a seguito della
cessazione dell’attivita, si connotano per la forte presenza, accanto alle
scritture di natura documentaria, di fogli sciolti e quaderni in carta, recan-
ti scritture di natura privata, sovente in volgare, «veri archivi ‘di famiglia’,
e in certi casi delle relative societates d’atfari» che, da un lato, «rispecchiano
puntualmente anzitutto — com’¢ ovvio — gli interessi e le attivita econo-
miche, ma anche il coinvolgimento nelle istituzioni comunali, le carriere
professionali e insieme, talora, anche 'orizzonte dei riferimenti religiosi»,
dall’altro lato, sono anche il riflesso «di un’economia conventuale tutta
giocata sulle relazioni».

Chiude il volume, il corposo inventario delle pergamene redatto da
Simone Allegria, I/ fondo «Diplomatico» dell’Archivio storico della Provincia to-
scana dei frati Minori Conventuali in Santa Croce a Firenze (sece. XII-XIX). In-
ventario (pp. 185-270). Una breve introduzione illustra i caratteri essenziali
del fondo, costituito da 184 unita archivistiche, consistenti in pergamene
e rotoli, che in diversi casi contengono piu unita documentarie. Oltre alle
serie piu corpose di S. Francesco di Pistoia e di San Miniato al Tedesco,
di cui si ¢ detto, ¢ stata individuata una serie ‘Firenze, Convento di S.
Croce’, costituita da 9 documenti datati dal 1426 al 1848 e una serie “Va-
rie’ di 13 pergamene contenenti atti dal 1246 al 1797. L’inventario pre-
senta le pergamene suddivise per serie di provenienza e ordinate crono-
logicamente, con I'indicazione di data cronica e topica (nel caso di sup-
porti contenenti pit unita documentarie ordinamento segue la data piu
risalente). Si fornisce un sintetico regesto, preceduto da puntuali infor-
mazioni circa la tradizione dei documenti, precisazioni riguardo la data-
zione (ad esempio eccezioni rispetto al consueto computo pisano o fio-
rentino), le dimensioni del supporto, il rinvio a edizioni e/o regest gia
editi. Dopo il regesto, viene registrato il nome del notaio estensore dei
documenti in originale e, nel caso di documenti redatti in copia autentica,
il nome del notaio che redige la copia e la sua datazione. Lo sguardo
d’insieme sull'intero fondo evidenzia come le tipologie documentarie
prevalenti possano essere suddivise nei due consueti gruppi che general-
mente si riscontrano negli archivi di Ordini mendicanti. Riprendendo la
distinzione formulata da Attilio Bartoli Langeli, Simone Allegria distingue
1 documenti ‘di stretta pertinenza conventuale’ e quelli ‘non pertinenti al
convento’, includendo tra i primi « documenti prodotti all'interno



SCHEDE 233

dell’Ordine o del convento, ma anche donazioni, testamenti o altri rogiti
nei quali i frati o un loro procuratore figurano come parte in causa (auto-
re o destinatario) dell’azione giuridica» e nei secondi «i documenti che
non hanno alcuna attinenza apparente con l'attivita del convento, o che
si riferiscono addirittura ad altri soggetti e istituzioni, ma che si trovano
in archivio per motivi di puro deposito o come muninina» (pp. 187-188).
Tra questi ultimi, Allegria illustra sinteticamente il caso del gruppo di do-
cumenti riferibili a domina Lippa di Lapo di Giovanni dei Vergiolesi (11
pergamene distribuite tra ’Archivio di Santa Croce e I’Archivio di Stato
di Firenze).

Da questa sintetica panoramica circa i contenuti del volume ben si
comprende il valore della ricerca e del progetto da cui scaturisce, e si fa
impellente il richiamo a pubblicazioni che portino alla luce, o meglio ri-
portino a nuova luce, le fonti custodite negli archivi minoritici, linfa vita-
le non solo per la storia degli Ordini mendicanti strictu senso, ma della so-
cieta tutta, facendo «sempre ricorso ... alla pazienza della lettura, alla ge-
nerosita disinteressata, al rispetto per la documentazione. Che sono le
virta dell’erudizione» (Bartoli Langeli, p. 14).

M. Carlett

“La loro provenienga va ricercata altrove”. Prime indagini sui manoscritti della
Biblioteca Francescana di Falconara Marittima, a cura di M. Carletti, Andrea
Livi Editore, Fermo 2024 (Itinerari, 4), 80 pp.

La pubblicazione a cura di Maela Carletti, edita da Andrea Livi Edito-
re, ¢ il quarto volume della collana Itinerari e raccoglie sette contributi re-
lativi alle ricerche sui manoscritti della Biblioteca Stotrico-Francescana e
Picena, istituita tra il 1934 e il 1935 da Ferdinando Diotallevi. Oggi ospi-
tata presso il nuovo complesso conventuale di Sant’Antonio di Padova a
Falconara Marittima (AN), la biblioteca ¢ divenuta negli anni un punto di
riferimento per lo studio delle fonti francescane e della storia marchigia-
na, anche grazie all’acquisizione di importanti opere provenienti da ex
conventi e collezioni private e all’organizzazione di eventi volti alla valo-
rizzazione del patrimonio.

Il volume si inserisce all’interno di un pit ampio progetto di ricerca
promosso dalla biblioteca stessa, volto alla realizzazione di un catalogo



234 SCHEDE

aggiornato del fondo manoscritti, costruito secondo i pit innovativi cri-
teri descrittivi. Finalita dichiarata del progetto ¢ quella di «riannodare i fili
che hanno legato i codici ora a Falconara con il pit ampio circuito di pro-
duzione e circolazione del manoscritto nel corso della storia e aggiungere
un tassello nel panorama degli studi sui codici francescani» (pp. 9-10).

Il volume si apre con un saggio introduttivo della curatrice che pre-
senta gli obiettivi dell’iniziativa e offre una panoramica dei fondi mano-
scritti conservati nella biblioteca. Tra questi spicca un nucleo di ventidue
codici provenienti dalla biblioteca fondata nel XV secolo da San Giaco-
mo della Marca presso il convento di Monteprandone. Nel secondo con-
tributo, Monica Bocchetta ricostruisce il lavoro di ricognizione che ha
condotto al rinvenimento di tali codici, appartenenti alla collezione mon-
teprandonese. La scoperta di questi preziosi manufatti ha indirizzato la
ricerca verso lanalisi di ogni possibile traccia che possa attestarne
I'appartenenza al santo o, quantomeno, chiarirne la provenienza.
Il terzo saggio, firmato da Lorenzo Turchi, approfondisce la figura di
Giacomo della Marca, non solo come uomo di Chiesa, ma anche come
promotore della raccolta manoscritta oggetto della presente indagine.
L’autore analizza inoltre le circostanze legate alla nascita della biblioteca
del santo e i ruolo svolto in tale contesto da Papa Niccolo V.
I restanti quattro contributi si concentrano sull’analisi di altrettanti manu-
fatti appartenenti alla collezione, tutti riconducibili alla figura di San Gia-
como della Marca. A corredo di questi, il volume include un’ampia ap-
pendice fotografica, utile a contestualizzare visivamente le opere trattate.
Piu nello specifico, Tiziana Nandesi presenta una copia manoscritta
dell’opera di Valerio Massimo, Factorum dictorumque memorabilinm libri IX
(ms. 4). Si tratta di un codice cartaceo, acefalo e mutilo, con coperta re-
staurata negli anni Quaranta del Novecento, probabilmente adoperato co-
me repertorio di esempi morali da utilizzare nelle predicazioni, come sugge-
risce anche un sermone contenuto nel codice Monteprandone M44 (p. 31).

Nel contributo di Nicoletta Biondi si esamina invece un Rituale (ms.
22) manoscritto su pergamena del XV secolo, opera incompiuta, con
un’attenta descrizione paleografica sia della parte testuale che di quella
musicale. Segue I'analisi di Pamela Galeazzi dedicata al Supplementun
Summae Pisanellae (ms. 29) di Niccolo da Osimo, autore di origini nobiliari
marchigiane. Iopera, una addenda alla Summa confessornm di Bartolomeo
da San Concordio, rientra nel genere della manualistica penitenziale.



SCHEDE 235

L’ultimo contributo, a firma di Costanza Lucchetti, prende in esame una
copia manosctritta del Confessionale (ms. 33) di San Giacomo della Marca.
L’opera, redatta negli ultimi anni di vita del santo (}1476), ¢ testimoniata
qui in una copia di fine Quattrocento. Pur non appartenendo al nucleo
originario dei codici in possesso del frate, il manoscritto risulta significa-
tivo, in quanto attestazione della diffusione della sua produzione scritta.
Il volume si chiude con un’appendice dedicata alla mostra fotografica
Lettere a colori. Fortune e disavventure delle iniziali decorate nei volumi della bibliote-
ca, a cura di Costanza Lucchetti, Gloria Sopranzetti e Luca Subissati,
ospitata dalla Biblioteca Storico-Francescana e Picena di Falconara Marit-
tima dal 17 al 28 giugno 2024, nell’ambito del ciclo di incontri settimanali
“Baperdi” della BAP. LL.a mostra si articola in tre sezioni: La facoltosa ele-
ganza dell’oro, Semplicita e ricchezze policrome, Le disavventure della bellezza.
L’esposizione, oltre a offrire al pubblico un’occasione per visionare at-
traverso riproduzioni fotografiche preziosi manufatti di grande impatto,
mira a evidenziare sia la ricchezza decorativa dei manoscritti conservati
nella biblioteca, sia le vicende conservative che ne hanno in parte com-
promesso lintegrita. Tra le opere riprodotte, in particolare nella prima
sezione, figurano anche i manufatti analizzati nei saggi del volume, con
un focus specifico sulle iniziali decorate, in linea con il tema curatoriale
dell’evento.

Il volume che ne risulta si distingue per la ricchezza e completezza dei
contenuti: dalla presentazione del progetto fino all’analisi dettagliata dei
manufatti, il lettore ¢ guidato con chiarezza attraverso la storia e le colle-
zioni della biblioteca. Le descrizioni, puntuali e ben documentate, sono
arricchite da un apparato iconografico efficace, che rende ancora piu ac-

cessibile e fruibile I’intero lavoro.
A. Di Gregorio

Roma - Urbino 1703. 11 viaggio di Lancisi e Origo inviati speciali di papa Cle-
mente XI Albani, Atti delle Giornate di studio (Urbino, Palazzo Ducale,
Sala convegni - Giardino d’inverno, 11 e 12 novembre 2021), a cura di
M.M. Paolini e L. Vanni, Accademia Raffaello, Urbino 2024, 343 pp.

Il volume raccoglie gli interventi presentati al convegno urbinate del
2021 nel contesto delle celebrazioni per il terzo centenario dalla morte di



236 SCHEDE

papa Albani, Clemente XI (1721). L’iniziativa, come sottolineato dalle
curatrici nella Premessa (pp. 19-24), ha rappresentato 'occasione per met-
tere a punto un percorso di ricerca decennale dedicato ad indagare il rap-
porto tra il pontefice e la sua citta natale, muovendo dalle testimonianze
documentarie del viaggio compiuto da Roma a Urbino (e ritorno) dal ni-
pote del pontefice, Annibale, in occasione del conseguimento della laurea
in utrogue inre nel 1703. Ad accompagnare il giovane Albani furono, tra gli
altr, gli ‘inviati speciali’ Giovanni Maria Lancisi e Curzio Origo, ai quali il
pontefice delego il compito di visitare con puntualita le terre urbinati
fornendo una dettagliata Guida. 11 testo ne ¢ noto grazie all’edizione che
Fert Sangiorgi curo nel 1992 (sempre per 1 tipt dell’Accademia Raffaello),
mentre solo occasionalmente richiamati e citati parzialmente risultano i
resoconti redatti dai due eruditi ovvero le Diec lettere di Lancisi e il Diario
minutissimo di Origo, di cui si preannuncia un’edizione integrale da parte
delle curatrici. Dunque I'intento del convegno, e degli atti, ¢ stato quello
di contestualizzare queste fonti, provando a delinearne la complementa-
rieta rispetto alla Guida e restituire cosi il quadro d’insieme su cui si inne-
starono gli interventi di Clemente XI, e poi dei suoti nipoti, che segnaro-
no una vera e propria rinascenza per la citta di Urbino.

Tenendo dunque sullo sfondo I'itinerario del 1703, restituito puntual-
mente in grafica (fig. 5 p. 259) il volume presenta in apertura il contribu-
to di Attilio Brilli e Simonetta Neti (Introduzione. La via che cerca il mare, pp.
29-35) che offre un rapido excursus sulla via Flaminia, dalla realizzazione
d’epoca romana alla fortuna e alle varianti dei secoli successivi. Segue
quindi il contributo di Sergio Petrelli (I/ patrimonio degli Albani nella 1 ega-
zione di Urbino e ['ascesa di Clemente X1, pp. 37-75) che illustra la continuita
degli interessi e degli investimenti della famiglia Albani nel territorio del
Ducato muovendo dal loro approdo a Urbino sotto i Montefeltro e pro-
seguendo durante il dominio dei Della Rovere superando la devoluzione
del 1631 per giungere alla meta dell’Ottocento. Una parabola che con-
sente di collocare le progettualita e gli interventi di Clemente XI non gia
come fenomeno isolato ma nel solco di una tradizione familiare di lunga
data. Si entra quindi nel vivo del tema con il saggio di Laura Vanni (Gio-
vanni Maria Lancini 1654-1720. Archiatra pontificio, acuto cronista e generoso be-
nefattore, pp.77-1106) in cui si mette in relazione la vicenda biografica del
celebre studioso con Clemente XI, lasciando emergere lo stretto rappoz-
to tra 1 due. Persona fidata, Lancisi fu scelto come intetlocutore prezioso



SCHEDE 237

nei progetti che papa Albani architettava per la sua Urbino, e i dettagli
emergono attraverso i resoconti che lo stesso archiatra fece non solo del
viaggio del 1703, ma anche dei successivi due, nel 1705 e nel 1707.
Allaltro protagonista del viaggio del 1703 ¢ dedicato il contributo di Ma-
ria Maddalena Paolini (Urbino nel 1703 attraverso gli occhi di Curzio Origo
“confidentissimo” degli Albani ¢ collezionista, pp.117-155). Ripercorrendo la
visita del 1703 attraverso il Diario minutissimo di Origo se ne colgono le
qualita di osservatore attento e raffinato, ma soprattutto ¢ possibile di-
sporre di puntuali e vividi fermo-immagine dei luoghi descritti grazie ai
quali tessere la rete delle opere d’arte, degli arredi e degli oggetti allora
presenti e tentare, laddove possibile, di disegnarne le vie della successiva
dispersione e I'attuale collocazione. La vicenda personale di Origo si in-
treccia poi con quella degli Albani per la sua passione collezionistica, che
molto si nutri dell’esempio della famiglia urbinate come si puo evincere
anche dal documento in appendice al contributo nel quale si restituisce
I'inventatio post mortems della raccolta che egli allesti. Con Giovanni Perini
Folesani (Odeporica urbinate: un percorso storico, pp. 157-173) T'attenzione si
sposta sulla letteratura di viaggio come genere letterario. L’ excursus, che si
muove elencando le guide manoscritte e a stampa tra Quattrocento e
Novecento, sottolinea 1’assenza della meta urbinate e conferma che la
Guida di Clemente XI fu di fatto la prima opera odeporica dedicata alla
citta ducale. Di questa autorevole Guida si servi, tra gli altri, artista Gae-
tano Piccini, la cui attivita e i rapporti con gli Albani sono illustrati da
Anna Cerboni Baiardi (Gaetano Piccini 1681-1736. Un artista romano del Set-
tecento in viaggio a Urbino, pp. 175-192). Disegni e incisioni di Piccini hanno
illustrato la citta di Urbino e le raccolte Albani, lasciando testimonianza
vivida di realta spesso perdute e disperse, come del resto la stessa produ-
zione dell’artista che, quando non confluita in edizioni a stampa, si trova
conservata oggi in corpose miscellanee allestite o acquistate da attenti
collezionisti. Rappresentazioni non figurate ma verbali sono invece quel-
le che indaga Marco Droghini (Spigolature di ordine architettonico dal viaggio di
Lancisi e Origo, pp. 193-209) in una interessante rilettura delle note de-
scrittive dei palazzi urbinati restituite dei due inviati. I.’analisi puntuale
dei testi sottolinea infatti I'approccio peculiare di ciascun redattore, rive-
lando in filigrana la formazione specifica e suggerendo riferimenti a ope-
re di settore che lasciarono con evidenza il segno. Altro interessante con-
fronto ¢ offerto da Massimo Moretti (Urbania 1703. Un bozzetto di Curzio



238 SCHEDE

Origo ai tempi della legazione pontificia, pp.211-222) che ripercorre la visita
all’antica Casteldurante con Iausilio di un inedito bozzetto contenuto nel
Diario di Origo, messo in relazione con illustrazioni successive. Chiude
quindi il volume I'intervento di Bonita Cleri (Francesco Mancini per gli
Albani, pp. 223-241) che ripercorre la parabola del pittore marchigiano e
i suoi rapporti con gli Albani. Completano, infine, il volume un puntuale
e ben articolato Indice dei nomi e dei luoght (pp. 243-252) e un’appendice di
Immagini (pp. 255-343) con le tavole organizzate seguendo 'ordine dei
contributi.

M. Bocchetta

Generazioni: di padre in figlio. Luigi e Carlo Paolueci, a cura di P. Galeazzi,
Andrea Livi Editore, Fermo 2022 (Itinerari, 2), 53 pp.

Il secondo volume della collana I#7nerari, dedicato alle figure di Luigi e
Carlo Paolucci, ¢ frutto dell’incontro tenutosi il 4 giugno 2021 presso la
Biblioteca storico-francescana e picena “San Giacomo della Marca” di
Falconara Marittima in occasione di Archivissima. Festival nazionale degli ar-
chivi. 1’iniziativa, pensata per la promozione e valorizzazione degli archivi
storici, aveva scelto come tema dell’edizione le generazioni e la loro ca-
pacita di creare relazioni nel tempo, nella societa e nella cultura. Percio
I'evento si ¢ rivelato un’opportunita per presentare al pubblico il fondo
dei due scienziati anconetani, padre e figlio, conservato presso I’Archivio
storico provinciale dei Frati Minori delle Marche e per approfondire il
contributo dato da entrambi alla ricerca.

I capitoli che compongono il volume derivano infatti dalle relazioni
presentate dagli studiosi in tale occasione. Il primo ¢ dedicato proprio al
fondo archivistico di Luigi e Catlo Paolucci, che viene descritto breve-
mente nel suo contenuto. L’autore, Massimo Bonifazi, ¢ stato anche il
curatore del lavoro di riordinamento del complesso documentale e della
redazione dello strumento di ricerca. Come emerge chiaramente dal con-
tributo, I'archivio Paolucci contiene sia notizie biografiche sui due fami-
liari sia testimonianze della loro produzione culturale e scientifica. In par-
ticolare le carte di Luigi permettono di ricostruire la figura di uno studio-
so 1 cul interessi spaziavano dalla botanica alla letteratura spagnola, pas-
sando per la zoologia e la grammatica greca.



SCHEDE 239

La vita del naturalista anconetano ¢ argomento del secondo capitolo,
scritto da Pamela Galeazzi. Luigi Paolucci (1849-1935) non fu solo uno
scienziato e intellettuale ma anche un uomo del suo tempo, immerso nel
clima risorgimentale che lo spinse ad analizzare la flora e la fauna della
sua regione per valorizzare un’area altriment periferica della neonata na-
zione. Giovane brillante e da subito stimato in ambito accademico, inizio
presto una carriera come docente di Storia naturale presso il Regio Istitu-
to tecnico di Ancona. L’autrice si sofferma in particolare sui numerosi
riconoscimenti, sia italiani che stranieri, ottenuti da Luigi nel corso del
tempo, segno di un apprezzamento verso i suoi studi che andava oltre i
confini nazionali.

Il contributo di Leone Damiani tratta invece il vero e proptio passag-
gio generazionale tra padre e figlio, analizzando il contesto culturale e
scientifico in cui si formo Carlo Paolucci (1884-1937). Alla passione ere-
ditata da Luigi egli affianco linteresse per un’applicazione piu pratica e
tecnologica delle conoscenze acquisite, manifestando un moderno ap-
proccio alle scienze di tipo imprenditoriale. In particolare provo a con-
cretizzare 1 suoi studi ittiologici per migliorare il settore della pesca, con-
centrandosi sull’allevamento e sul’ammodernamento dei mezzi utilizzati.
In seguito Carlo venne nominato direttore del Parco Nazionale d’Abruzzo,
appena fondato.

Infine il volume si chiude con un approfondimento di Caterina Papa-
rello e Marta Vitullo dedicato al processo che ha portato dalla prima co-
stituzione del Gabinetto scientifico, nel Regio Istituto tecnico “Grazioso
Benincasa”, alla creazione del Museo regionale marchigiano di scienze
naturali. Ideato da Francesco De Bosis, il Gabinetto aveva chiari intenti
didattici e si inseriva all'interno del piu ampio fenomeno ottocentesco
delle esposizioni (universali, nazionali o regionali), interessate a valorizza-
re i prodotti locali, mostrare gli avanzamenti della tecnica e formare le
nuove generazioni. Sotto la guida di Luigi Paolucci la raccolta si trasfor-
mo poi nel Museo, che il naturalista arricchi con I’Erbario marchigiano. 11
capitolo offre anche alcuni spunti di riflessione sulle prospettive future
dell’attuale Istituzione, oggi intitolata allo scienziato anconetano.

Le ultime pagine di questo secondo numero di I#/nerari contengono
un’appendice bibliografica, utile per approfondire gli argomenti trattati e
che riporta inoltre le principali pubblicazioni scientifiche di Luigi Paoluc-



240 SCHEDE

ci, e un apparato fotografico in cui sono riprodotti alcuni tra i piu inte-

ressanti documenti conservati nel fondo archivistico.
L. Subissati

E. Renan, Francesco d’Assisi, a cura di M. Lodone, Edizioni Biblioteca
Francescana, Milano 2025, 74 pp.

Il volume Francesco d’Assisi di Ernest Renan, pubblicato da Edizioni
Biblioteca Francescana e curato da Michele L.odone, rappresenta la prima
traduzione italiana di un importante scritto renaniano apparso origina-
riamente in due puntate nel 1866 sul “Journal des débats”. I’opera ¢ pre-
ceduta da una prefazione dello storico André Vauchez, seguita da una ar-
ticolata introduzione del curatore che colloca il testo nel percorso intel-
lettuale di Renan e nella storia della storiografia e della ricezione france-
scana. Illibro consta di 74 pagine, ¢ inserito nella collana “Sesto Sigillo”
e si presenta come un contributo importante per la ricezione ottocente-
sca della figura di Francesco d’Assisi. L’autore, infatti, offre un ritratto
del santo caratterizzata da una scrittura elegante e vivace. Nel testo
emerge un’immagine di Francesco come “secondo Cristo”, figura di pu-
rezza e immediatezza spirituale capace di incarnare, agli occhi di Renan,
un ideale religioso in epoca medioevale libero da sovrastrutture dogmati-
che. L’autore legge Franceso come un uomo dotato di una rara coscienza
del divino, segnato da spontaneita, amore per la natura e per il creato e
da una forte liberta rispetto ai tradizionali schemi ecclesiastici. Secondo
Renan, infatti, Francesco ¢ 'uomo che piu di tutti, dopo Cristo, incarna
'ideale evangelico, esaltando la mendacita come il valore a cui aspirare.
Una delle caratteristiche piu sorprendenti del testo di Renan ¢ la sua ca-
pacita di rendere Francesco un contemporaneo, esaltando la sua idea di
fede non come una questione apologetica, ma come un’esperienza viva,
da sottoporre a un’indagine rigorosa che sappia coniugare spirito critico e
profondita spirituale. Interessante ¢ anche la lettura che Renan propone
dell’evoluzione del’Ordine dei frati Minori dopo la morte del fondatore.
L’autore infatti vede un confronto tra un’anima piu istituzionale e una
piu radicale, vicina all’ideale originario della poverta assoluta. E una lettu-
ra filtrata attraverso la sensibilita politica e culturale dell’Ottocento, e tut-
tavia significativa perché mostra quanto la figura di Francesco fosse pet-



SCHEDE 241

cepita come una forza capace di ispirare movimenti, tensioni e ideale an-
che a distanza di secoli.

La prefazione di André Vauchez aiuta a mettere a fuoco sia 1 limiti,
che il valore di questo approccio. Renan fu infatti un uomo che vedeva il
sentimento religioso come il motore fondamentale dell’esistenza umana,
pur allontanandosi dalla Chiesa cattolica, e il suo modo di leggere Fran-
cesco nasce da questa sensibilita. Vauchez sottolinea come 'approccio di
Renan alla figura di Francesco non ¢ quello di uno storico di professione,
ma si avvicina con un piglio autoriale che gli permette di allontanarsi dal
punto di vista della storiografia protestante che rifiuta il tema della con-
formita di Francesco con Cristo. Seppur quindi 'intento di Renan ¢ quel-
lo di liberare la figura di Francesco dal contesto ecclesiale per offrirla
nuovamente all’intera umanita, non si puo di certo considerare, secondo
Vauchez, un autore antireligioso.

Lodone, nella sua ampia introduzione, ricostruisce in modo chiaro le
motivazioni che spinsero Renan a interessarsi di Francesco proponendo-
ci tre fondamentali livelli di lettura: il ruolo circoscritto, ma rilevante della
figura di Francesco nella produzione di Renan; I’abilita dell’autore nel de-
lineare un profilo vivo del santo, rielaborando delle tradizioni precedenti
in maniera originale; I'influenza che il ritratto di Renan ha avuto per la
percezione contemporanea di Francesco. 1l ritratto di Francesco appare
quindi come un crocevia di esperienze personali, di idee e di intuizioni
letterarie in cui confluiscono vicende biografiche, intellettuali e spirituali.
Nel complesso il volume rappresenta un documento essenziale per capi-
re come si sia formata 'immagine moderna di Francesco d’Assisi. Le in-
tuizioni di Renan, filtrate, riprese e trasformate da autori come Paul Sa-
batier, hanno contribuito a determinare la maniera in cui oggi percepia-
mo il santo. Leggere queste pagine significa assistere alla nascita di un
mito moderno, ma anche scoprire un Renan meno rigido, meno spiritua-
le, capace di lasciarsi influenzare dalla figura di Francesco. Per la qualita
della traduzione, la cura dell’edizione e la forza letteraria del testo, il volu-
me si offre come uno strumento prezioso per chi desidera comprendere
non soltanto il santo di Assisi, ma anche il modo in cut la cultura europea
ha continuato nei secoli a rileggerlo, reinterpretarlo e farlo proprio.

N. Fioralisi



	Indice_PS_2025
	Editoriale_2025
	Carta_DEF
	Sorteni_DEF
	Turchi
	Buccolini_DEF
	Borghi-Virgini_DEF
	Giostra_DEF
	Carletti-Lucchetti_DEF
	Arcese_DEF
	Sarti_DEF
	Nocco_DEF
	Priori_DEF
	Schede_2025_REV_DEF
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota
	Pagina vuota



